
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 3 (1909)

Heft: 3

Artikel: Christentum als Ideal, Symbol und Wirklichkeit : ein Rückblick und ein
Ausblick

Autor: Bader, H.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-132001

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-132001
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


SS 55

Lbristentum al5 sSeal. 5Wvol una
Airki.cbkeit.

Cin «ackdlie» una ein Husvlieil.

F / M'NN ich mich der geschichtlichen Entwicklung gemäß ausdrücken

^M^I wollte, sv müßte ich sage,,: Christentum als Wirklichkeit,
Symbol und Ideal. Denn das Christentum hat angefangen

als eine Wirklichkeit in Jesns Christus. In ihm erstand eine neue
Art von Leben oder wenn das besser verstanden wird von
Lebensorientierung und Lebensführung. Um diese festzustellen halte ich mich
ganz an den Eindruck, den die drei ersten Evangelien uns von seiner
Person übermitteln. Nach ihnen hat Jesus zweierlei getan: er hat
das harmlose Verhältnis des Menschen zur Welt, d. h. zu Speise und
Trank, zu Besitztum und Genuß, zu Machtbeftrebungen und
Erdbezwingungen zerstört und den tragischen Zwiespalt aufgedeckt, der darin
liegt, daß der Mensch in und mit der Welt auskommen muß und
im letzten Grunde doch mit dieser Welt nichts zu tun, sondern über
sie hinaus seinen Grund und fein Ziel in Gott hat. Dabei sei scharf
betont, daß jede pantheistische Verquickung von Welt und Gott Jesu
fern lag und daß jede Tendenz, welche den Gegensatz von Welt und
Gott aus dem Evangelium wegleugnen will, eine Fälschung der
geschichtlichen Tatsachen bedeutet. — Zum zweiten verkündete Jesus eine
wunderbare Zukunftshoffnung von einer Herrschaft Gottes über die
Menschen, vom Gottesreich, wonach die Welt, die uns bindet und lockt,
überwunden wird und zwar überwunden in und durch den Menschengeist,

der aus Gott neue Kräfte zieht und in ihm zu einem neuen
Geschöpf ausreift. Beides, die rechte Erkenntnis der Stellung des

Menschen zu den Tatsächlichkeiten und die Berufung zu einer neuen
Lebensordnung, war aber in Jesus nicht das Ergebnis einer
ausnehmend tiefsinnigen Spekulation, sondern die Folge seines eigenen
Lebens: gleichsam natürlich und ohne gesucht zu sein, fließen ihm die
Erkenntnisse aus der Art seiner Lebensführung und seiner Lebens-



— 66 —

einfühlung in die Welt zu. Er ift in Gott und hat aus ihm schon
die neue Lebenseinheit gewonnen. Für ihn ist die Welt, die ihn in
ihrer Gegenwärtigkeit freilich schließlich erdrückt, überwunden, sie liegt
ihm zu Füßen: seine Begehren gehen nicht auf sie, sind andere, gleichsam
nicht dem Bauche entstiegene, sondern aus dem Herzen geborne. Darum
gibt es bei ihm keine Gegensätze zwischen Denken und Handeln, zwischen
Lebensanschauung und Lebensführung: alles ist bei ihm Wirklichkeit,
wahres, unversiegliches, heiliges Leben. In ihm verschwinden die

Schranken zwischen Heiligem und Profanem. Alles ist bei ihm zum
Höchsten gesteigerte Lebenskraft, die alles Wirkliche durchdringt und
meistert und zwar so sehr, daß wir vieles in den Berichten als
verwunderlich und unwahrscheinlich ablehnen, weil unsere Lebenserkenntnis
so getrübt ist, daß wir das Wirkliche vom Unwirklichen nicht mehr
zu unterscheiden vermögen nnd nnr noch von Möglichem und
Unmöglichem reden.

So verstehen wir, was wir unter Wirklichkeit des Christentums
zu verstehen haben: sie bedeutet das in der Seele des
Einzelnen bewußt gewordene Hineinwirken Gottes in die
Welt. In Jesus ist dieses bewußte Wirken in voller Kraft und in
unvergleichlicher Vollkommenheit gleich ganz durchgebrochen und damit
das Göttliche für alle Zeiten offenbar geworden. Jede spekulative
Erklärung des Weltgeschehens, jedes Ausdeckenwollen eines Urgrundes
für den Intellekt ist vor der Gewalt dieses tatsächlichen Gotterlebens
verweht und verschwunden, ja, gar nicht mehr als Notwendigkeit
gespürt worden. Wozu auch? Wo im Erleben des Einen alles so

klar dalag und alles Unerklärte als durch die Liebe verschleiert
empfunden wurde.

Wenn wir also von Chriftentum sprechen d. h. von dem Jesu
Christi eigenen Leben, Denken und Wirken, so müssen wir streng
genommen das Wort „Wirklichkeit" als selbstverständlich fallen lassen:
Christentum als Wesenheit Christi ist streng genommen nur wirklich
d. h. real nach innen und nach außen, kraftvolle, geschlossene,
durchschlagende Lebensäußerung. Christentum ist in diesem Sinne das
Gegenteil von spekulativer Welterklärung oder quietierender
Weltbetrachtung, von allem, was das Leben in Gedanken oder Gefühlen
erschöpft.

Damit ist gesagt, daß alles, was nach Jesus kommt, das ganze
Christentum der Jünger und der Kirche schon kein eigentliches Christentum

mehr ist, da in keinem seiner Nachfolger das Bewußtsein des
Gotteswirkens so kräftig und rein weiterlebte oder sich wiederholte.
Immerhin ist zu sagen, daß die Christen der Urgemeinde, so viel wir
von ihnen wissen, ihre eigenartige Berufung verstanden und sich von
ihr treiben ließen. In ihrem Leben blieb eine große Einheitlichkeit,
indem sie die von Jesus überkommene Gottesgemeinschaft lebendig
spürten und durch sie zu einer ganz besondern Lebensführung getrieben
wurden. Sie stellten sich sehr bewußt in einen schroffen Gegensatz



— 67 —

zu dem damaligen öffentlichen und privaten Lebeu. Vor allem ist
es Paulus, den die Gewalt des durch den geschauten Erlöser gewiß
gewordenen Einheit mit Gott in eine unsäglich entsagungsreiche Laufbahn

hineintrieb und der darum in aller Schärfe das Wesentliche an
Jesns und dem neuen Zustand erkannte. „Ich lebe, doch nicht ich;
sondern Christus lebt in mir," ist sein Wort, womit er deutlich sagt,
daß es sich im letzten Grnnde handle um das Hineinwirkenlassen des
in Christus übergewaltig erschienenen Gottenswillens in's eigene Leben,
sodaß nicht eigentlich wir mehr leben, weder für eigene Ziele, noch für
eigene Wünsche und Freuden, sondern: Gott lebt in uns und
vollbringt durch uns seinen Willen. Wir leben, weben und sind in ihm,
indem wir eben durchaus als seine Kinder seine Gehilfen und Werkzeuge

geworden sind. Dieses Bewußtsein, das Werkzeug Gottes zu
sein und deshalb alles hintansetzen zu müssen, was eigenen Wünschen
entspringen könnte, hat Paulus in grandioser Weise durchaus erfüllt
und begeistert. Darum gewinnt seine Persönlichkeit am ehesten neben
Jesus eine Art Geschlossenheit, wenn auch sein theologisierender
Methodismus uns das Gefühl beeinträchtigt, als sei ihm sein Wirken
gleichsam harmonisch und bodenständig von innen herausgewachsen:
die schöne Selbstverständigkeit, die an Jesus so entzückt, fehlt doch bei ihm.

Nachher aber kommt der Abfall. Die folgenden Generationen
erliegen eben doch wieder den Realitäten der Welt, nicht plötzlich und
nicht durchaus. Aber allmählich erschlafft die gewaltige Energie, die
durch Jesus entzündet worden war, die Wirklichkeit des Gotteslebens
verblaßt neben der Wirklichkeit des irdischen Lebens. Wohl wissen sie

zu sterben für ihren Erlöser und das Bewußtsein, ihrem Glauben
leben zu müssen, verläßt sie nicht: sie ändern ihre Lebensweise, setzen
sich in schroffen Wiederspruch zur herrschenden Sitte. Aber in hundert
kleinen Positionen beginnen sie doch nachzugeben. Je weiter der Kreis
der Christusgläubigen wird, je mehr Beziehungen zwischen Gliedern
der heiligen Gemeinde und heidnisch gebliebenen Menschen entstanden,
nm so mehr kamen Rücksichten, Einschränkungen. Ja, es erstarb auch
das Gefühl für das, was Gott durch Jesus mit uns will und die
Erkenntnis des von Paulus fo scharf aufgedeckten Einflusses der Umwelt

und der eigenen Begierden, begann abzunehmen. Wohl haben
Menschen wie Clemens Alexandrinus, Origenes, Tertullian, haben
Chrysostomus und schließlich Augustin die Gewalt des Gotteslebens
erfahren und davon gezeugt und in Ausgestaltung der vielseitigen
Absichten des Paulus desfen Werk fortgeführt. Schließlich blieb die
Welt doch mächtiger: das Sichtbare trug wieder einmal den Sieg
über das Unsichtbare davon.

Es ist nun interessant zu sehen, wie das heilige Geheimnis des

Gotteslebens, welches weder durch Vernunft, noch durch die Lehre
erfaßt werden kann, langsam hinübergerettet wurde in's Symbol.
An Stelle des wirkenden Christus trat der symbolische Christus, an
Stelle des sich Auswirkens im Glauben trat die symbolische Handlung.



— 68 —

Dabei blieb man sich zunächst bewußt, das dürfen wir nicht übersehen,
wenn wir die Zeiten der Kirchenväter begreifen wollen, daß die Symbole

eben bloße siZna invisidilis feien, nicht die höchste Realität
selber. Aber man hielt fich an die Symbole, weil man im
Grunde vor denMächten der Welt kapituliert hatte und
nicht mehr den Glanben befaß an die Möglichkeit des
Gotteslebens in der Gegenwart. Immerhin suchte man sich

die Realität dieses in der Welt unmöglichen Gotteslebens durch einen
weitern Akt der Symbolisierung zu erhalten, indem man bestimmte
Personen mit einem symbolischen Charakter bekleidete. Das ganze
Mönchstum ist auf diese Weise zu verstehen und hat ja wirklich infolge
seines symbolischen Charakters das Christentum durch die Völkerwanderung

hindurch gerettet, indem es damals und nachher eine starke
erzieherische Wirkung ausübte durch das Konkrete seines Christentums.
Nicht weniger tritt uns symbolisiertes Leben entgegen im Priester,
der je länger je mehr der aus Gott Lebende von Amtswegen wird.

Diese Art, fließendes Leben zu verdichten in festliegende, starre
Formen bedeutet auf der einen Seite ein Verzichten auf die schöpferische

Ausgestaltung der Welt in sich, auf der andern Seite ist darinnen
eine Handhabe geboten, übersinnliche Wahrheiten auch den einfachsten
Menschen als Erlebnisse nahe zu bringen und dadurch in ihnen die
Erkenntnis ausdämmern zu lassen von den Grundbedingungen menschlicher

Jnnenkultur und damit menschlichen Glückes. Nie aber ist eine

Form des Lebens das Leben selbst, nie ist ein durch die Symbole
vermitteltes und in den Symbolen erfaßtes Christentum jenes heilige
Feuer, von dem Jesus wünschte, es brennte schon.

Wie fehr der ganze Symbolisierungsprozeß eine Kapitulation
vor den Weltmächten war, zeigt uns die Geschichte der Kirche, die aus
einer Gemeinfchaft der Heiligen eine Institution zur Bewahrung und
Verwaltung des Symbols wird. Immer enger schließt sie sich an
die Bedingungen des irdischen Lebens an und bedeutet schließlich eine
direkte Verschmelzung des Weltlichen mit dem Göttlichen, aber dies
nicht von Innen her als einem wahrhaft christuswürdigen Ueberwinden
der Welt durch Gott, sondern umgekehrt als eine Dienstbarmachung
des symbolisierten Göttlichen für irdische und weltliche Interessen.
Das Wunderbare und Gewaltige in dieser Erscheinung ist nur dies,
daß die Symbole die Grundwahrheiten des menschlichen Daseins, wie
sie in Christo erkenntlich geworden waren, nicht in Vergessenheit
geraten ließen, so daß die Kirche, die sich nach unserm Gefühl am
weitesten von den Absichten Jesu entfernte, trotzdem die Wirklichkeitsicherste

und Lebenskundigste geblieben ist von allen christlichen
Gemeinschaften. Das gibt ihr ihre Macht bis zum heutigen Tag und
wird sie in absehbarer Zeit nochmals zu einem gewaltigen Ringen
um die Führung der Völker befähigen.

Welche erzieherische Macht ja anderseits in den Symbolen
liegt, zeigt der Erfolg der Kirche, die in verhältnismäßig kurzer Zeit



— 69 —

Volk um Volk aus der Barbarei nicht heraushob, aber doch an die

Probleme einer wahren Menschheitskultur heranführte und zu dem
Anfassen derselbeu befähigte. Zudem erlebten sehr viele Menschen
durch die Symbole hindurch die Wirklichkeit Gottes und nicht wenige
wurden durch dieselben solchermaßen überwältigt, daß ihnen die irdische
Bedingtheit entweder als eine Fessel erschien oder in ihrer ganzen
Bedeutungslosigkeit klar wnrde, wobei freilich nur zu oft statt eines
weltüberwindenden ein weltverachtendes Moment herauskam.

Wenn wir dieses alles gegeneinander abwägen, fo wird das
Bedauern über die Einkapselung des Heiligen aufgehoben durch die
Einsicht, daß diese Verhüllung der höchsten Realität eine Notwendigkeit
war, üm das Christentum durch die harte Zeit des Völkerchaos, wie
Chamberlain sie nennt, hindurch zu retten in einen neuen
Menschheitsfrühling hinein.

Dieser Frühling kündet sich langsam an im 11. Jahrhundert.
Zwar handelt es sich zunächst keineswegs um ein bewußtes sich
Losringen vom Symbol und am allerwenigsten wird die Kirche, die in
ihrer Ganzheit sich zum allumfassenden Symbol des Gottesreiches
ausgewachsen hatte, als solche bekämpft. Im Gegenteil, die Symbole
jeder Art dienen gerade den feurigsten und fehnsüchtigsten Gottessuchern
jener Zeiten als Himmelsleitern. Das Neue liegt vielmehr in dem
stärker werdenden Bedürfnis, Gott tatsächlich als eine selbst konstatierte
Realität zu erfassen und in der häusigen Ablehnung des rein Kultischen,
was unbedingt als ein Reiferwerden des Menschen zu verstehen ist.
Dieser Drang der Selbsterfahrung Gottes brachte Gott auch wirklich
wieder ganz anders in den Lebenszusammenhang hinein, was wir
erkennen können aus den Forderungen auf Umgestaltung des praktischen
Lebens, die sich allen jenen Gvttesmännern ungesucht aufdrängten,
wobei sich hauptsächlich im Gegenfatz zur Weltseligkeit der in ihren
Symbolen sich sicher fühlenden Kirche, die Forderung der persönlichen
Armut als einer rechten Weltüberwindung einstellte. Mit welch natürlicher

Anmut hat Franz v. Assisi aus diesen Ideen heraus sein Leben
gestaltet als einer, der Gott diente mit der ganzen Inbrunst eines
von der Gottesnähe erfaßten Gemütes. Wobei er sich der Symbole
ganz natürlich nnd schlicht bediente als den sichtbaren Zeichen dessen,

was so unsagbar schön und klar seine Seele durchflutete.
Aber die neue Zeit, die nach tieferer Erfassung des Lebens drängte

und dadurch manchen im Symbol dessen verborgenen Inhalt finden ließ,
trieb anders geartete Menschen aus demselben Hunger und Durst
nach Wahrheit auf ganz andere Wege und es ertönt zum ersten Mal
vielleicht im menschlichen Geistesleben ein Klang, der ganz nie mehr
verstummt und heute zu einem lauten, starken Schrei angeschmollen
ist: ich meine die Frage: Braucht der Mensch einen Gott? Dieses
Gefühl der Unabhängigkeit von der Führung irgend einer höhern
Macht mußte sich einstellen, sobald der Mensch soweit war
herauszufinden, daß zwischen den als Lehren sich darstellenden Symbolen



— 70 —

und zwischen dem Leben der diese Lehren vertretenden Leute ein
klaffender Widerspruch bestand und zwar nicht aus Schuld dieser Leute,
sondern weil sich die geheimsten und feinsten Regungen unserer Seele
überhaupt nicht reglementieren lassen. Unterstützt wurde dieser
Unabhängigkeitsdrang durch die langsam sich ermöglichende unabhängigere
Betrachtung der ganzen Erscheinungswelt. Das Grenzenlose und
Mechanistische derselben ließ dem Menschen zum ersten Mal den Widerspruch

spüren, der sich für jeden erhebt, der Gott restlos aus der
Natur meint erkennen zu können. Von dem Augenblick an, wo der
Wunderglaube als ein frommer Betrug begann empfunden zu werden,
mußte sich auch das Verständnis für den über und gegen die Natur
im Menschengeist sich durchsetzenden Gott verlieren.

So kündet sich die neue Zeit nicht znm wenigsten an durch das
langsame Durchsickern des Gedankens, daß der Mensch in sich sein
Ziel und seinen Endzweck habe, wie jedes andere Geschöpf auch und
daß er deshalb nicht an einen Gott gebunden sei oder in diesem Gott
aufgehen müsse. Ans diesen Ideen heraus entwickelte sich der Mensch
der Renaissance, jener weltkundige, weltfrohe, ein sehr irdisches
Vollkommenheitsideal verfolgende Mensch des 14. und 15. Jahrhunderts,
der mit feinem Lächeln vor dem Kreuz sein Knie beugte und dadurch
die Kirche in feinen Bann zog, wie wir ja wissen, daß der päpstliche
Hof des öftern der Sammelpunkt dieser ganz neuen, eigenartigen
Kultur bildete, bei der das Religiöse einerseits einen gewissen dekorativen

Charakter beibehielt, anderseits als realer Machtfaktor zur
Beherrschung der Volker geschätzt wurde. So existierte für die meisten
dieser Menschen das religiöse Problem gar nicht, wenn freilich
einzelne, wie Michelangelo, fnrchtbar gerungen haben um die Erkenntnis
der Wahrheit, die ihnen von zwei Seiten her ein so durchaus anderes
Gesicht zeigte: hier das „Haupt voll Blut und Wunden", der „Fremde
am Kreuz", wie er durch den Goldvorhang, den die Kirche über ihn
gezogen, doch wie ein lebenswarmer, fnrchtbar gegenwärtiger Mahner
hindurchschimmerte, dort das lächelnde, geistreiche, lebensprühende, in
kraftvoller Schönheit aufblühende Antlitz der Zeitgenossen, die so sicher
durch den Garten eines neuen, selbstgeschaffenen Paradieses schritten.

Von den Menschen dieses Paradieses mnßten die Anstrengungen
eines Huß und der Eifer eines Savonarola als eine lächerliche
Anmaßung empfunden werden. Erst die Glnt eines Luther wurde ihnen
gefährlich und hat tatsächlich ihr ganzes Reich zerstört und die
Gedanken der Welt wieder mit Macht in das religiöse Geleise znrück-
gerissen.

Luther ist an Paulus gewachsen und durch Paulus zum^lebendigen
Gott durchgedrungen, dem er fich hingab mit der ganzen'Inbrunst
seiner mannesstarken, warmen Seele. Unmittelbar und riesengroß
ergriff ihn die Gewißheit, daß er in Gott sei und Gott in ihm und
mit einem prächtigen Trotz stellte er sich mit seinem Gott gegen die

ganze Welt. Vor dieser Wirklichkeit des höchsten Erlebnisses fielen



— 71 —

die Symbole in sich zusammen, zunächst das Priestersymbol und dann
das symbolische Wirken aus Gott, alle die guten Werke und srommen
Taten. Mit großer Ueberzengung und selbstsicherer Art konnte Luther
seiner Zeit die Unnötigkeit dieser Institutionen und Hilssformen dartun

: er brauchte nur Selbsterlebtes zu erzählen. Aus einem Erlebnis
aber wagte auch er nicht die letzten Folgerungen zu ziehen oder konnte
es wohl nicht als echtes Kind einer stark politisch orientierten Zeit:
aus dem unmittelbaren Gotterfafsen. Wie soll er von dieser höchsten
Realität zeugen in einer Welt, die so sehr gefangen ist unter den
irdischen Realitäten! So hielt er starr fest an dem Symbol des
Göttlichen, sagen wir einmal: aus heilspädagogischen Gründen; und so

wurde der Welt wieder verkündet, daß das Heilige gelehrt werden
könne, daß es gleichsam mit den Händen zu fassen sei, eine neue,
„gereinigte" Lehre wurde an Stelle der alten gesetzt.

Mit Luther und den andern, die neben oder durch ihn auf ähnliche

Wege geführt wurden, ist somit jener neue Drang, der im elften
Jahrhundert begonnen hatte, sich fühlbar zu machen, siegreich
durchgebrochen: der Drang nach unmittelbarem Selbsterleben Gottes nnd
wie ein Feuerstrom ergoß sich eine neue sittliche Kraft durch die
Menschen. Mit großem Ernst suchte man die Sünde zu überwinden,
da man sich nicht mehr gesichert fühlte durch gute Werke und heilige
Röcke. Der Glaube an die heilsame Kraft des Symbols war
gebrochen, so daß man auf dem evangelischen Wege des tätigen Lebens,
der Selbstverleugnung und des tapfern Aushaltens im Kampfe um
Gott uun versuchen mußte, die Ruhe des Gewissens zu gewinnen.
Ein siegreiches Licht flutet wieder durch die Herzen. Denn Gott
war wieder da, war mit ihnen, ihr Gott und Herr, mit dem sie der

ganzen Welt trotzten und gar kühne, wunderstarke Menschen wurden.
Heilige Erfurcht ergreift uns vor mancher Erscheinung jener Zeiten
— ich rechne bis weit ins 17. Jahrhundert hinein — Ehrfurcht auch
vor jenen kühnen Geistern und ans tiefem Druck emporschnellenden
Seelen, die wie eine Sturmflut neben Luther und Zwingli in die
neuen Bahnen hineindrängten, mit lautem Ruf Gott ganz für sich

begehrend und die neugeschenkte Gabe der heiligen Schrift gierig
durchforschend nach Zeugnissen seiner spürbaren Nähe. Schwarmgeister
hießen sie, die meist aus einer unerklärlichen Sehnsucht heraus auch
die letzte Schranke einreißen und Gott in die Welt hineintragen wollten
durch eine gewaltsame UMvälzung aller Zustände. Es ist für uns
eine fehr traurige Seite der Geschichte, auf der die blutige
Unterdrückung dieser Bewegungen aufgezeichnet steht, und unserm Herzen
sind sie sehr nahe, die Thomas Münzer, Sebastian, Frank ünd^andere
mehr. Doch hatten die Reformatoren wohl recht in ihrer starren
Einseitigkeit. Die Zeit war noch nicht reif für die ganze Gottesfreiheit;
noch mußte manches in dei: menschlichen Verhältnissen als eine menschliche

Verirrung sich ausweisen, bis die Bedingungen geschaffen waren
für die volle Reformation.



— 72 —

Neben dem Drängen des Geistes nach Gott und Gotterleben
ging also jene geschäftige, sorgsame und fürsorgliche Theologenarbeit her,
die darauf aus war, die neue Glut in ihrer ganzen Ausdehnung zu
sichern und in eine feste Form zu bannen. Wieder hatte man Angst
vor der Welt — o, vielleicht mit nur zu großem Recht — und wieder
schlug man das heilige, fließende, lodernde Leben in starre Formeln
und gesetzesmäßig durchdachte Paragraphen. Wo die ökumenischen
Konzile ausgehört hatten, fuhren die Melanchthon, die Bullinger weiter,
weiter von Geschlecht zu Geschlecht in haarscharfe Gedankenspccktereien

hinein, gleichsam oft ein fast schamloses Herz- und Nierenprüfen Gottes.
Unter diesem Weiterspinnen des alten Symbols würde wohl die

neuerwachte Glut erstickt sein, wenn nicht durch die Reformatoren selbst
der heilspädagogischen Wirkung des Symbols der Boden abgegraben
worden wäre: die unfehlbare Kirche, das symbolische Gottesreich. So
sehr sich nur zu bald wieder eine neue Orthodoxie mit ihrem ganzen
Anspruch auf Führung in Glaubenssachen heraus bildete, war dvch
dieser Orthodoxie die theoretische Grundlage genommen, ihre Macht
zur Geltung zu bringen, ganz abgesehen von den praktischen Schwierigkeiten,

die sich aus der Zersplitterung des Protestantismus in viele
von einander unabhängige Landeskirchen ergaben. So brichts von
der Mitte des 17. Jahrhunderts an — nachdem die politischen Schwierigkeiten,

welche der Katholizismus den Protestanten allerorts erregt
hatte, überwunden waren — überall durch, das Suchen und Tasten,
ob man Gott nicht viel tiefer erfassen könne durch tätiges Eingreifen
im Leben oder durch warme Hingabe an den Erlöser in kleiner, sich

geistig verwandter Gemeinschaft. Der Pietismus, die uns so

gesinnungsgleich anmutenden Distenters jeder Art, die Herrenhuter, sie sind
Fortentwicklungen des reformatorischen Gedankens und in manchem
haben jene Gottsucher den Pfad eingeschlagen, den wir jetzt gehen.

Die Kämpfe nun, welche das 16. und 17. Jahrhundert erfüllten,
waren nur zum Teil durch die Reformation verursacht. In der Hauptsache

waren sie die Folge der sehr zielbewußten französischen Politik,
die für Frankreich die Hegemonie in Europa anstrebte, wobei es sich

hauptsächlich um die Ueberwindung der deutschen Kaisermacht handelte.
So wandten sich weite Kreise der führenden Gesellschaft sehr rasch

von den religiösen Problemen ab zu den weltlichen Machtfragen zurück
und zogen höchstens die Träger der religiösen Gedanken als
Machtfaktoren neben andern in das Spiel ihrer Berechnungen. Mit diesem
weltoffenen Geist verband sich der durch die Reformation ausgelöste
Sinn für die Autonomie persönlichen Erlebens und Erkennens und
so bildete sich sehr rasch wieder eine Atmosphäre, in der sich jener
kühne, Gvtt mißtrauende Geist, der in der Renaissance seine ersten
Triumphe gefeiert hatte, ausbreiten nnd weiter entwickeln konnte.
Inzwischen hatten sich auch stofflich seine Grundlagen verändert und
erweitert. Amerika war entdeckt und die Unmöglichkeit des Paradieses
auf Erden erkannt worden. Das alte Weltbild war endgiltig zerstört.



— 73 —

Die Grundlagen einer exakten Naturwissenschaft waren gegeben und
neben der Alchimisterei und den Horoskopen sehen wir rasch nacheinander

an der Arbeit einen Baco, einen Descartes, einen Newton, einen
Spinoza und Leibniz, die kühn und bewundernswert den Menschengeist
vor neue Perspektiven stellten. Zum erstenmal wurden nun die er-
kenntnis-theoretischen Probleme klar, und es stellte sich jene
Geistesverfassung ein, welche die Vertrauensseligkeit auf die Wirklichkeit aller
Dinge oder der menschlichen Beobachtungen mit einem skeptischen Lächeln
abtut. Mit Macht fetzt sich dieser Geist der vernunftgemäßen
Weltbetrachtung durch, und die ratio wird nun zum Maßstab aller Dinge.
Der Zauber dieser Möglichkeit (wie es schien), die Welt durch den
Verstand zu erfassen und zn erklären, war so groß, daß er alle Kreise
in seinen Bann zog und anch vor den Toren der Kirche nicht Halt
machte. Und nur zu bald wagte sich der Mensch an Gott und er,
der Weltenlenker und Schöpfer, ist damals mit ganz andern Waffen
wegdisputiert worden, als zur Zeit des großen Hohenstaufen. Indem
aber das Bedürfnis nach Erhebung des innern Lebens in ein höheres
Licht fortwirkte nnd die in den Symbolen dargebotenen Heilswahrheiten

vor der Vernunft in ein Nichts zerflatterten, ließ man diese

Symbole fallen und suchte sich Gott und das göttliche Leben zu
bewahren als eine Idee.

So bringt die neue Zeit, die sich in der Renaissance vorbereitet,
im 18. Jahrhundert eingeführt und im 19. Jahrhundert mit Macht
durchgesetzt hat, unter dem Einfluß jenes sich von aller göttlichen
Führung losmachenden Geistes, dem Geist der Voraussetzungslosigkeit,
eine grundsätzlich neue Auffassung des Christentums: das Christentum
als Ideal, Jesus als Jdealmenfch, das Gottesreich als Jdealzustand.
Um diese Auffassung des Christentums beurteilen zu können, müssen
wir sie vergleichen mit der in den Evangelien sich ausprägenden
Auffassung von dem neuen Leben, das durch Jesus in die Welt
hineingekommen ist. Die Evangelien zeigen uns in Jesus einen Menschen,
der durch die innigste Gemeinschaft mit Gott über die Beschränkungen
irdischer Schwächen herausgehoben war und diesen seinen Zustand als
die Grundlage des wahren Menschentums verkündete: der Mensch
wird nur Mensch durch Gott, d. h. dadurch, daß er sich im Vertrauen
auf die Güte des Allmächtigen unter den Willen und die Herrschaft
Gottes stellt. Von abstrakten Ideen oder Idealen ist dabei nicht die
Rede, sondern von sehr realen und gegenwärtigen Zuständen und
Erlebnissen. Gott ist für Jesus kein Ideal des Guten, Wahren,
Schönen, sondern die realste, gewaltigste, in sich abgeschlossenste
Persönlichkeit, die mit ihrem Willen die ganze Schöpfung umspannt und
durchdringt. Die Wirklichkeit dieser Person Gottes ist ihm gewisser
als die ganze Erscheinungswelt. Trotzdem aber übersieht er die

Wirklichkeit der Erscheinungswelt nicht. Vielmehr kennt er ihre
Macht über das menschliche Denken und Handeln und seine Genialität

liegt ja zum guten Teil darin, daß er die Stellung des



— 74 —

Menschen zur Welt scharf und unmißverständlich fixiert hat. Wenn
jemand einwerfen möchte, daß aber seine Hoffnung auf das kommende
Gottesreich eben doch ein Hoffen auf ein Ideal hin gewesen sei, so ist
dagegen zu betonen, daß dieses Gottesreich ja schon bestand, nämlich
in ihm als dem ersten, der ganz unter der Herrschaft Gottes lebte. Er
gründet darum seine Hoffnung auf die Ausbreiiung des Gottesreiches
nicht auf eine utopistische Idee, die er fich vvn der Zukunft des

Menschengeschlechtes macht, sondern er schließt von seinem Zustand
auf die Möglichkeit des Zustandes bei allen Menschen: das Gottesreich

ist da, in voller Kraft und Wirklichkeit und wird als wirklicher
Faktor von nun an unter den Menschen wirken und sich unter ihnen
ausbreiten.

So sehen wir, daß, wenn die symbolische Fassung des Christentums

eine Erstarrung des fließenden Lebens bedeutet, die idealistische
Auffassung niemals der Wahrheit dessen, was in Jesus gewesen ift,
näher kommt. Diefe idealistische Auffassung entstand eben aus einer
Geistesverfassung heraus, in welcher das schrankenlose Denken als eine

Ueberwindung und Erlösung von allem Irdischen empfunden wurde und
wird, die also ganz unfähig ist, die wirklichen Bedingungen, unter welcher
nnser Leben sich abspielt, zu erkennen. Diese Geistesverfassung, welche wie
ein Bann noch heute auf das ganze Kulturleben der Völker drückt, nennen
wir Intellektualismus, d. h. die Meinung, daß die Lösnng der Lebensrätsel,

der Lebensaufgaben durch den Intellekt und auf dem Boden
der rein gedanklichen Arbeit könne bewerkstelligt werden.

Diefer Geist, der uns in der deutschen Literatur allgemein
verständlich zuerst entgegentritt in Lessing, mußte zu gewaltigen
Umwälzungen führen und hat auch dazu geführt. Durch die Idee von
der Umgestaltbarkeit der Dinge, sobald die neuen Zustände nur
einmal durchdacht, gleichsam im Kopfe gelöst seien, sah sich die menschliche
Gesellschaft auf einen der wirklichen Zuständen objektiv gegenüberstehenden
Standpunkt verfetzt, von dem aus eine vernichtende Kritik und eine

Ueberwindung aller pietätvollen Gefühle möglich war. Dadurch wurde
einerseits der Umsturz der bestehenden Gesellschaftsordnung ermöglicht;
anderseits war aber auch die rechte Stellung genommen zur vorurteilslosen

Erforschung der ganzen Erscheinungswelt, der Natur, indem der
Forscher sich in seinen Gedanken aus dem Zusammenhang der Dinge
hinaushob und dieselben ohne Rücksicht auf seine Wünsche und feine
ganze Person zu betrachten versuchte. So konnte einerseits die

Bewegung einsetzen, die im Laufe der ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts
den Feudalstaat in den bürgerlichen Staat umwandelte, anderseits
war die Grundlage gewonnen für die einzig mögliche Methode, die

Erscheinungswelt frei zu erforschen.
Diese beiden Tatsachen, die beides Folgen des Rationalismus

sind, geben uns eine Handhabe zur Beurteilung dieser Geistesverfassung
und zeigen, daß dieselbe einen notwendigen und überaus segensreichen
Uebergang in der Weiterentwicklung der Menschen vorstellt, so sehr



— 75 —

sie theoretisch als eine einseitige, unwirkliche Lebensauffassung erkannt
werden kann und fo sehr sie praktisch eine Verflachung des persönlichen
Lebens zur Folge hatte. Diese Verflachung ist heute so offenkundig und
hat so sehr alle Aeußerungen des Kulturlebens erfaßt, daß deren
Vorhandensein kaum näher braucht dargelegt zu werden. Daß sie aber
eine Folge des Rationalismus ist, ist daran zu erkennen, daß wir
theoretisch einen jeden Zweig unseres Kulturlebens als zur höchsten
Blüte entwickelt anschanen, von der offiziellen Kunstpflege weg bis
znr offiziellen Kirche und daß unsere Ideen von den Dingen uns
blind machen gegen die wirklichen Zustände, welche bestehen.

(Schluß folgt.) H. Bader.

Ldarles Darwin.

F F 1er das großartig angelegte South Kensington-Musenm in London
^M^» besucht, dem fällt dei seinem Eintritt in die mächtige Halle der

naturwissenschaftlichen Abteilung zuerst die Büste Darwins auf.
Unter den tief beschatteten Brauen hervor schaut der greise Forscher
herunter auf eine Gruppe kunstvoll zusammengestellter Präparate, die,
mit ausführlichen Erklärungen versehen, auch dem Laien einen klaren
Einblick verschaffen in das, was er während feines Lebens beobachtet,
mit unendlicher Sorgfalt geprüft und wie es schien zu einem festen,
allen Stürmen trotzenden Gedankengebäude aufgerichtet hat.

Ich begreife es wohl, wenn gar mancher, der sich in die hier
vorgeführten Beispiele der Anpassung der Organismen aneinander und
an ihre Umgebung, der Entwicklung komplizierter Formen aus
einfachen, vertiefte, als überzeugter Darwinianer das Museum verlassen
hat. Das ist es ja gerade, was den Triumphzug des Darwinismus
so sehr begünstigt, ihn vvr allem auch so rasch in die breiten Schichten
des gebildeten und ungebildeten Publikums hineinführen konnte, diese
durch ihre Einfachheit überraschende und blendende Erklärung der
scheinbar rätselhaftesten Erscheinungen der Natur. Darwin selbst ist bei
aller Zurückhaltung und Selbstkritik, die ihn uns als gewissenhaften
und ernsten Forscher achten lassen, ein Opfer feines Gedankens geworden.

1809 wurde er geboren; 1859 erschien sein grundlegendes Werk
über die Entstehung der Arten; und heute?

Unsere Zeit ist kurzlebig; heute sind wir über Darwin hinaus.
Freilich nicht in dem Sinne, daß ivir feine ganze Lebensarbeit als
eine unnütze oder verkehrte betrachteten, nein; fie wird erst recht
gewürdigt werden, je mehr wir uns von dem sie scheinbar leitenden
Gedanken, den er aber vielmehr seinen reichen Erfahrungen und
Beobachtungen erst eingewoben hat, befreit haben.


	Christentum als Ideal, Symbol und Wirklichkeit : ein Rückblick und ein Ausblick

