
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 2 (1908)

Heft: 2

Artikel: Nachfolge Pestalozzis. III., Pestalozzis Hilfe

Autor: Ragaz, Rageth

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-131739

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-131739
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 46 —

Die beste sexuelle Erziehung ist eine richtige Gesamterziehung. Das
sexuelle Verhalten eines jungen Menschen ist das Produkt seiner ganzen
Erziehung. Auch auf die pädagogische Bedeutung der körperlichen
Arbeit und ihre in sexueller Beziehung vorbeugende Macht, weist
Foerster mit großem Nachdruck hin, sowie darauf, daß der Geschlechtstrieb

eine Hausordnung vorfinden muß, in die er sich ohne weiteres
einzufügen hat.

Wenn er gerade die höheren Schulen und die höchsten Bildungsstätten

als „nur zu oft wahre Pflegestätten sexueller Laster und
sexueller Charakterlosigkeit" bezeichnet, so müssen wir es ihm
überlassen, diese furchtbar schwere Anklage näher zu begründen, damit sie

nicht verwechselt werde mit dem päpstlichen Bannflucht über alle
moderne Wissenschaft. Da feine Entrüstung wohl doch auf ganz
bestimmten von ihm gemachten Beobachtungen beruht und nicht bloß
aus der Luft gegriffen ist, so hielten wir es für wirksamer, wenn
Dr. Foerster statt dieser allgemein gehaltenen Beschuldigung einige
der Tatsachen, auf die sie sich gründet, konstatieren und den Kampf
dagegen eröffnen würde. Daß dazu geradezu unerhörter Heldenmut
erforderlich wäre, wollen wir nicht verschweigen; aber doch schiene uns
das einzig Richtige: entweder solch vernichtende Anklagen nicht erheben,
oder sie durch Konstatieren von Tatsachen beweisen. Daß nicht menschliche

UnVollkommenheit, gegen die mit Ernst angekämpft werden muß, auch

höheren und höchsten Bildungsstätten anhaftet, wird kanm jemand in
Abrede stellen wollen.

Als eine der schwersten sexuellen Versündigungen bezeichnen wir die

unbestreitbare Tatsache, daß Eltern aus allen auch den höchsten
Bildungskreisen die Lektüre ihrer halbwüchsigen Söhne und Töchter so

wenig überwachen, daß sie Schriften lesen können, die unfehlbar ihre
Phantasie vergiften.

Ernster Kampf gegen die sexuellen Gefahren ist auch auf
literarischem Gebiete dringend nötig, doch erwarten wir den Sieg nicht
vom Zurückgreifen auf katholische und mittelalterlich romantische Ideen,
sondern von kühnem Vorwärtsschauen und Vorwärtsdringen ans neue
Wege. K. W. Kambli (Kilchberg b. Zürich).

Nachfolge Pestalozzis.
M. ?esta.02«l8 «lise.

benso gründlich nnd vielseitig wie über die Ursachen der sozialen

1^ Not hat Pestalozzi über die Möglichkeiten der Hilfe nachgedacht.
Es können hier ans der fast unerschöpflichen Fülle seiner Gedanken

über Mittel und Wege der Hilfe natürlich nur einige wenige, besonders
zeitgemäße hervorgehoben werden. Sie dürften einen nicht un-



— 47 —

interessanten Beitrag zu dem Meinungsaustausch bilden, der in den
letzten zwei Heften der „Neuen Wege" begonnen hat. Seine Lösung
des gewaltigen Problems ist freilich sehr einfach, gar zu einfach, könnte
es vielen scheinen, die in der wirren Währung der Zeitfragen fast
den Glauben an eine befriedigende Antwort verloren haben. Pestalozzi
zweifelte nicht daran, daß es eine gründliche Hilfe gebe und daß sie

nur aus einem Quell fließen könne. Mit kraftvoller Einseitigkeit
hat er immer wieder auf das eine, das not tue, hingewiesen. Das
Wort von dem einen, das not tnt, kann allerdings bei uns zunächst
ein gewisses Mißtrauen erregen, denn es muß nur allzuoft als ein
bequemes Mittel dienen, um den Blick von sehr realen Nöten
abzulenken und sehr berechtige Forderungen zum Schweigen zu bringen.
Bei Pestalozzi ist das Wort vor jedem Mißtrauen ohne weiteres
gesichert. Er hat wie wenige alle wirklichen Nöte seiner Mitmenschen
in feinem Herzen mitempfunden, und er ist für alle berechtigten
Forderungen der emporstrebenden Klassen ohne Scheu und Rücksicht
eingetreten. Er kannte nur eine Lösung, weil er im Grunde auch nur
eine Not kannte. Die größte, ja die einzig schlimme, gefährliche
Not war ihm die Unterdrückung und Verstümmelung des
wahrhaft Menschlichen im Menschen. Wenn er auf die
Verstümmelung nnd Verkuppelung der Menschennatur und diejenigen,
die daran schuld sind, zu sprechen kommt, erhebt sich seine Sprache zu
prophetischem Zorn. Schonungslos deckt er die Gefahren auf, die in
den Höhen nicht weniger als in den Niederungen der Menschlichkeit
drohen. Alles, was nicht dem wahrhaft Menschlichen im Menschen
dient, ist für ihn Sünde vder er verweist es ruhig ins Reich des
Tierischen, auch wenn es die glänzendste und feinste Zivilisation wäre.
So erblickt er denn das Heil auch einzig und allein in der Entfaltung
und Bildung der wahrhaft menschlichen Kräfte und Anlagen. Das
Wort Bildung, das im vergangenen Bildungsjahrhundert durch
tausendfachen Mißbrauch leider vielfach entwertet und seines besten
Inhalts beraubt worden ist, hat bei ihm einen vollen, schweren Klang
und einen tiefen, umfassenden und beglückenden Sinn. Eifriger als
der Goldgräber nach den Goldadern des Gebirgs sncht er nach den
Quellen und Mitteln der wahren Menschenbildung. Die Schule ist
ihm nur eines dieser Mittel und nicht einmal das wichtigste. Wenn
er in der zweiten Hälfte feines Lebens feine Hauptaufmerksamkeit auf
die Verbesserung der Schule und des Unterrichts richtete, so war das
eine allerdings notwendige Beschränkung. Daß er auch in dieser Zeit
feinem Lieblingsgedanken von der bildenden Kraft der Wohnstube und
der Mutterliebe- und Sorge treu blieb, beweist auch seine pädagogische
Hauptschrift: „Wie Gertrud ihre Kinder lehrt." In fast allen feinen
Schriften sncht nnd findet er die Quellen der wahren Menschenbildung
in der ganzen Weite des Volkslebens. Wir wollen einige der wichtigsten
Bildungsmittel wie auch einige der gefährlichsten Hemmnisse der
Entwicklung aus seinen Schriften anführen.



— 48 —

Ein Bildungsmittel ersten Ranges ist für Pestalozzi die Arbeit
und zwar die Handarbeit mindestens eben so sehr wie die Kopfarbeit.
Er ist überzeugt, daß die rechte Arbeit eine Freude ist. Was frohe
Arbeit ist im Gegensatz zur erzwungenen, mühseligen Lohnarbeit,
zeigt er besonders schön an dem Bilde der Wohn- und Kinderstube
der Gertrud.

„Auch das ist eine Eigenheit in der Führung dieser Stube, daß
die Mutter und die Kinder mitten in der festesten Ordnung ihres
Pflichtlebens offene Sinne für alles Schöne und Gute, das in ihrer
Umgebung stattfindet, haben und mitten in ihrer ununterbrochenen
Tätigkeit herzliche und freie Teilnahme daran zeigen. Sie spinnen so

eifrig, als kaum eine Taglöhnerin spinnt, aber ihre Seelen tag-
löhnern nicht. Sie bewegen sich während der ununterbrochenen
Gleichheit ihrer leiblichen Bewegung so leicht und frei wie der Fisch
im Wasser und so froh wie die Lerche, die in den Lüften ihren
Triller singt." (Lienhard und Gertrud, III. T.)

Ein großer Teil der sozialen Not besteht darin, daß fo viele
Arbeiter in Verhältnissen arbeiten müssen, in denen sie sehr schwer,
ja fast unmöglich Freude an ihrer Arbeit finden können und gezwungen
sind, zu taglöhnern mit Leib und Seele. Pestalozzi hat bloß die
Anfänge der Fabrikarbeit erlebt nnd doch ihre Gefahren sehr klar gesehen.
Er spricht es an mehr als einer Stelle aus, daß der Mensch auch ein

Opfer seiner Arbeit werden könne.

„Der einförmige Druckerbursch, das Mädchen, das nnr Blumen
in der Musselin ausschneidet, und der Spinner, der sonst nichts tut,
kurz alle Arbeiter, die jahraus und jahrein sich mit einem einzigen
einförmigen Handgriff beschäftigen, werden sehr natürlich flatterhafte,
gedankenlose, schwache Leute, item werden sie eben so natürlich hie-
durch dem Essen, Trinken nnd aller Sinnlichkeit besonders ergebene
Menschen." (Aus dem Schweizerblatt.)

Die Gefahr, ein halber, verkrüppelter Mensch zu werden, sei

übrigens in den sog. höheren Ständen und Berufen nicht kleiner als
in den untern. „Die große Mehrheit der Menschen sowohl in ihrer
Masse als in ihrer repräsentativen und konzentrierten Erscheinung ist
eben wie die große Mehrheit der Erzeugnisse in allen Reichen der
Natur gemein und schlecht; das Vollkommene und Edle ist auch unter
den Menschen selten und steht gar oft wie ein Licht unter dem

Scheffel da. Der tierische Mensch erkennt das reine, hohe Wesen der

wahren Menschlichkeit nicht, und da ist es gleich viel, vb er in diesem
Unvermögen innerlich verkrüppelt auf einem Richterstnhl sitze und
Recht spreche oder gefesselt mit auf den Rücken gebundenen Händen
vor den Schranken dieses Rechts stehe, ob er mit stolzem Hanpt als
Herr seiner Umgebungen dahergehe oder mit gebogenem Rücken sich

zwischen den Lücken seiner Umgebungen durchschleiche. Das alles ist
gleich viel."

(An die Unschuld, den Ernst und den Edelmut meines Zeitalters.)



— 49 —

„Ob der Mensch will oder nicht, er ist im Joch des gesellschaftlichen

Lebens gezwungen, das Glied am Leib und die Kraft der Seele,
auf die ihm sein Brot und sein Haarpuder im gesellschaftlichen
Zustand angewiesen sind, vorzugsweise und zum Nachteil aller seiner
übrigen Glieder und Kräfte zu gebrauchen. Das geht so weit, daß
sich viele Regenten auf solche Fundamente Register machen lassen, aus
welchen zu ersehen, was für Subjekte aus ihren Untertanen als
vorzüglich gute Ohren, als vorzüglich gute Mundstücke, als vorzüglich
gute Schreibmaschinen, als vorzüglich gute Blasbälge u. s. w. zu
gebrauchen sind. Zwar ist dann freilich auch gar oft so ein Brauchstück

einer solchen Duodezmenschlichkeit an seinen übrigen Organen
ganz lahm, dieses aber achtet man im gewöhnlichen Dienstleben unseres
alternden Weltteils denn weiter auch gar nichts. Diese Nichtachtung
kann freilich auch Folgen auf die Grundkräfte unserer Natur haben,
indem wir gezwungen werden, aus unserer Nase, ans unserem Mund,
unseren Ohren und wohl auch aus unserm Hammer, aus unserem
Ellenstab u. s. w. alles in allem zu machen. Die allgemeine Schiefheit

der Menschen in allen bürgerlichen Verhältnissen nnd ihre
allgemeine Verhärtung im gesellschaftlichen Zustand ist eine Folge der
inneren Verstümmelung der Naturkräfte unseres Geschlechts in diesem
Stand." (Meine Nachforschungen.)

Zum Schönsten und Tiefsinnigsten, was je über die Arbeit
gesagt worden ist, gehört die Ausführung in „Christoph und Else"
über die äußere nnd innere Arbeit.

„Der Mensch hat zwei Arbeiten, eine innere und eine äußere.
Wenn die äußere im Dienst seiner innern ist, so bildet sie ihn für
sein inneres und äußeres Leben gleich gut; wenn aber die innere
Arbeit im Dienst seiner äußeren steht, so ist die innere Sorge für
sich selbst allen sinnlichen Reizen des äußeren Erfolgs seiner Arbeit
unterworfen und wird dadurch zu einer Quelle alles sinnlichen
Verderbens unserer Natur und aller ihrer Gelüste. — — Die Arbeit ist
die äußere Erscheinung des inneren Menschenlebens, sie soll dieses
innere Leben nicht nur darstellen, sie soll es auch fördern. Sie soll
den Menschen stark, aber nicht roh, bedächtig, aber nicht eigensüchtig,
sorgfältig, aber nicht einseitig, kleinlich und ängstlich machen; sie soll
die Reize und Annehmlichkeiten des Lebens durch die Folgen ihrer
Anstrengung erhöhen. Aeußere Arbeit ist ohne innere, menschenfreundliche

Zwecke nicht Menschenarbeit; sie ist ohne dieselben nichts mehr
als das Lauschen der Katze, die auf Mäuse paßt, und als das Jagen
des Hundes, der seinen Hasen fangen will. Das ist so wahr, daß,
wenn die Folge des Nichtarbeitens nicht als die Quelle alles bösen
menschlichen Tuns angesehen werden müßte, man beinahe sage dürfte,
das Nichtarbeiten wäre besser als das Arbeiten, das keine
menschenfreundliche und feelerhebende Zwecke znr Grundlage hat —
Das Arbeiten in der Wohnstube, mitten im Kreise geliebter Kinder
und Hausgenossen ist ein heiliges Arbeiten, es wird mit Umgebungen



— 50 —

unterstützt, die das Menschenherz vvn allen Seiten zu menschenfreundlichen

und seelerhebenden Gefühlen und Gesinnungen hinlenken.
Allenthalben, wo Vater, Mutter und Kinder unter einem Dach beieinander
wohnen, da wirst du allgemein ein besseres, christlicheres, vernünftigeres
Hausleben finden, als wo die Wohnstnbe verödet und die Menschen
haufenweise den Tag über in Fabrikstuben oder im Felde leben, auf
dem sie eigentumslos in Frohn- und Lohndiensten den Tag über
zusammen arbeiten. Es ist unglaublich und wird durchaus nicht genug
beherzigt, was das reine häusliche Leben für bildende Kräfte für die

Menschheit hat und wie sehr der Mangel dieses gesicherten häuslichen
Lebens das Menschengeschlecht im Wesen seiner Bildung zurücksetzt."

Pestalozzi hat es übrigens ausgesprochen, und das ist wohl für
die Gegenwart besonders interessant, daß auch die Fabriken den

hohen Zwecken der Bildnng nnd Erziehung dienen sollten und könnten.
„Der Mensch ist unter allen Umständen nnd bei allen Arbeiten

der Leitung znm Guten gleich fähig, die Unsittlichkeit der Arbeiter in
Fabriken, deren einziger Endzweck nnd einziger Gesichtspunkt der
Gewinn ist, läßt nicht aufs allgemeine schließen. Man lasse einmal
Erziehungs- und Sittlichkeitsendzwecke die festgesetzten ersten Endzwecke
einer Fabrikanstalt sein, sie werden wie in jeder andern Anstalt erzielt
werden. Absicht, fester, ernster Endzweck ist hierin wesentlich. Mit
dem Herzen allein wird das Herz geleitet. Unendlich vieles von der
Erziehung für die Sittlichkeit scheint wesentlich und ist nur Modifikation

des äußern Kleids. Dieser feste, ernste Vorsatz, diesesWollen
der Sittlichkeit wird sie im Fabrikhaus, wie im Schnlhaus
erhalten. — Spinnen oder Grasen, Weben oder Pflügen, das wird an
sich weder sittlich noch unsittlich machen. Die Anstelligkeit des Wiedertäufers

im Landbau ist mit aller Sittlichkeit verbunden. Die Herren-
huter haben Fabrikanstalten, deren Emsigkeit mit aller Sittlichkeit und
dem wahren Geist der Industrie verknüpft ist. Daß der Unternehmer
diese Endzwecke wolle, sie weder durch Nachlässigkeit verfehle noch
anscheinenden, aber gewiß verblendenden Gewinnsendzwecken aufopfere,
das ist wesentlich, und wenn er das wahre Interesse seiner Anstalt
kennen wird, so wird dieses selbst ihm auffallende Gründe an die

Hand geben, für die Sittlichkeit seiner Anstalt zu wachen und
überhaupt in Führung derselben solche Grundsätze zu befolgen, die zur
wahren Ausbildung des Armen geschickt und zugleich dem Bedürfnis
der zu ganz befriedigenden Menschheit genngtuend sein werden."

(Aus den Briefen an Tscharner.)

Rageth Ragaz (Maladers b, Chur).

(Fortsetzung folgt.)


	Nachfolge Pestalozzis. III., Pestalozzis Hilfe

