
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 2 (1908)

Heft: 2

Artikel: Zur Sittlichkeitsfrage

Autor: Kambli, K.W.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-131738

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-131738
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 37

zur Sittllcvkeitsttage.
F / Dir begrüßen es als ein Zeichen neu erwachenden sittlichen Ernstes,
^»^1 daß iu der Presse immer lauter Stimmen sich hören lassen,

welche davor warnen, daß die Zeitungen in alle Details
gehende Berichte über Gerichtsverhandlungen, die scheußliche Verbrechen,
besonders solche sexueller Art, betreffen, mit einer gewissen Vorliebe
bringen, uud werden uns darum wohl hüten, in einer Zeitschrift, die,
wie die „Nenen Wege", auch in die Hände der Jugend kommen darf
nnd soll, auf solche Themata allzu einläßlich einzutreten. Eine ganz
andere Frage ist es freilich, ob es das beste wäre, über die sittlichen
Fragen, soweit sie in's geschlechtliche Gebiet einschlagen, in der Presse
einfach stillschweigend hinwegzugehen. Bei der für das leibliche und
geistige Wohl des Einzelnen und für die Zukunft unseres Geschlechtes
geradezu den Ausschlag gebenden Entscheidung in der Stellung zu diesen
Problemen halten wir es indessen geradezu für sittliche Pflicht, auf
ihre öffentliche Erörternng einzutreten, unter taktvoller Vermeidung
alles dessen, was die wirkliche Schamhaftigkeit, die von Prüderie nichts
weiß, verletzen könnte. Dennoch würden wir hier nicht das Wort
ergreifen über ein fo schwieriges Thema, wüßten wir nicht, welch'
ganz enorme Verbreitung gegenwärtig Schriften finden, welche nach
nnserer Ueberzeugung die einen mit bewußter böser Absicht, die andern
ohne daß ihre Verfasser es wollen, die Grundsätze geschlechtlicher Reinheit

und Ehrbarkeit untergraben; würde uns nicht von solcher Seite,
wo man es wissen kann, versichert, daß solche Schriften auch in weiteste
Kreise der männlichen und der weiblichen Jugend eingedrungen seien
nnd mit Begier verschlungen werden. Gegenüber diesen Schriften
und den im mündlichen Verkehr immer lauter werdenden Stimmen,
die ungescheut der sogenannten freien Liebe das Wort reden und
damit bald in roher, brutaler, bald in verfeinerter, raffinierter Weife
die bisherigen Schranken der Sitte niederzureißen drohen, halten wir
es für geboten, auf die wichtigsten anderen Schriften hinzuweifen, die
in populärer Darstellung die sittlichen Anschauungen und Fordernngen
des Christentums auf diesem Gebiete geltend machen. Wir freuen uns,
daß wir dabei nicht bloß Werke vou Geistlichen, denen so leicht
zugetraut wird, ihr Beruf rede eben aus ihnen, sondern auch solche
hervorragender Laien anzuführen haben.

Ohne irgendwie auf Vollständigkeit Anspruch zu machen, in
Beschränkung auf das, was uns in letzter Zeit erreichbar war,
nennen wir:

„Das Geschlechtsleben des Menschen, vom Standpunkte der natür¬
lichen Entwicklungsgeschichte". Bortrag vvn Dr. Alb. Heim,
Professor. Zürich, A. Müller, 1901.

„Sinnlichkeit und Sittlichkeit". Bortrag von Professor Dr. Paul
Christ. Zürich, A. Müller, l904.



— 38 —

„Der Kampf gegen die Unsittlichkeit und der Entwurf des Schweiz.
Strafgesetzbuches." Dem Schweizerischen Frauenverein gewidmet
von Mentor. Zürich, E. Speidel, 1895.

„Kunst und Sittlichkeit", von Henry Thode. Heidelberg, Karl
Winter, 1906.

„Wir jungen Männer!" Von Hans Wegener. Düsseldorf und
Leipzig. K. T. Langewiesche, 1906.

„Sexualethik und Sexualpädagogik". Eine Auseinandersetzung mit
den Modernen von vr. F. W. Foerster. Kempten und München,
Jos. Kösel, 1907.
Nur über das letztgenannte Buch wollen wir hier auf eine

nähere Besprechung eintreten. Es treibt uns dazu in erster Linie
der Wunsch, weiteste Kreise auf die wirklich vortrefflichen Ausführungen
Dr. Foersters hinzuweifen, dann aber auch das Bedürfnis, seinen
katholisierenden Anschauungen entgegenzutreten und zu zeigen, wie
die Wahrheiten, für die er eintritt, dieser vermeintlichen Stützen nicht
bedürfen.

Als „eine Vorfrage" stellt er hin: „Anarchie oder Autorität
im ethischen Denken?" und entscheidet fich in einer Weise, die
wir als katholisierend bezeichnen müssen, für die Autorität. Wenn
er dies täte in dem Sinne, daß er Vernunft und Gewissen als Mächte
erklärte, die, hoch über menschliche Willkür erhaben, unbedingte
Beugung unter ihre Forderungen verlangen, also autoritäre Macht
beanspruchen, so würden wir ihm unbedingt beistimmen. Wir sind
mit ihm der Ueberzeugung, unser Gewissen und — fügen wir hinzu:
unsere Vernunft — bestehe gerade darin, daß hier etwas Unpersönliches,

unsere subjektive Befangenheit korrigierendes mitten in unserem
Innern zu Worte komme und unserer Willkür Halt gebiete. Uns,
wie ihm, ist nicht ein einseitiger Individualismus, dem die arme
individuelle Vernunft des Einzelnen als letzte Instanz erscheint, das
Höchste. Auch ivir sind seiner Ansicht, Vernunft und Gewissen seien
herrliche Dinge, aber sie bedürfen erst der Erziehung, Reinigung und
Befreiung; aber während Dr. Foerster die römische Kirche als Autorität
hinstellt, als „die unbestechliche und unbeirrte Bewahrerin der großen
christlichen Geheimnisse, die nicht jedem kleinen Menschlein gestattet,
die christliche Wahrheit in seinen engen Fassungskreis herunter zu
reißen", und in der „Tradition" mit andern Worten: in der endgültig
abgeschlossenen römischen Kirchenlehre, sowie im Dogma von Christus
als dem Gottmenschen die höhere Weisheit, unter die jeder sich zu
beugen habe, erblickt, der Philosophie aber vorwirft, daß sie nur „aus
abstrakter Gedankenhöhe rede", weisen wir dagegen darauf hin, daß
Vernunft und Gewiffen in der Menschheit in stets fortschreitender
Entwicklung begriffen sind. Aus dieser Ueberzeugung erwächst uns
die Pflicht, ihre geschichtliche Entwicklung bis in die Gegenwart und
in alle Zukunft hinaus zu verfolgen und von ihr zu lernen. Wir
geben zu, daß die Kompetenzbedingungen für durchdringende Kenntnis



— 39 —

der wirklichen Lebensmächte und unbestechliche Freiheit des Geistes
nur in der Persönlichkeit Christi vollkommen erfüllt gewesen feien,
aber wir bestreiten Foersters Behauptung, daß sie „annährend nur
durch die großen Heiligen der alten Kirche erfüllt worden". Bei der
demütigsten Beugung unter die Autorität von Vernunft und Gewissen
verweigern wir das Opfer des Intellekts und fordern, daß sie ihre
Uebermacht in uns selber geltend machen. Wir sind himmelweit davon
entfernt, den Einzelnen als letzte Instanz anzuerkennen, auch nicht
den unfehlbaren Papst, der die Tradition festlegt. Diese Bemerkungen
mußten wir vorausschicken, um festzustellen, unter welchem Vorbehalt
wir den Ansichten von Dr. Foerster, auf die wir im Folgenden
eintreten, zustimmen.

Von ganzem Herzen stimmen wir vr. Foerster bei, wenn er
sagt: „Die Religion ist die unersetzlichste sexualpädagvgische Macht
aller Zeiten; selbst die denkbare höchste Geisteskultur kann nicht den
Triumph der Materie aufhalteu, wenn nicht die Wahrheit von oben
die Fesseln menschlicher Knechtschaft löst". „Wer die Psychologie der
sexuellen Gefahr genau beobachtet, der wird wissen, daß der einzig
wirksame Schutz hier darin besteht, daß die Versuchung überhaupt
nicht die Vorstellungswelt erobert. Nur die Religion aber dringt so

tief und mannigfaltig in die ganze Seele ein und vermag auch das
gefährdetste Gebiet, die Phantasie, fo rein zu halten, zu erziehen und
zn erfüllen, daß die sinnliche Versuchung überhaupt keine psychologische
Macht gewinnt. Wo solche Religion wahrhaft erzieherisch gewirkt hat,
da bewahrt sie den Menschen von vornherein davor, daß ihm bestimmte
Dinge überhaupt auch nur einfallen. Die von der Gegenwart Gottes
geweihte Seele gewinnt eine ähnlich unbewußte Abwehr, wie sie die
Augenlider gegenüber dem Straßenstaube haben".

Freudig bekennen wir uns mit Foerster zu der Ueberzeugung:
„Ohne Glauben an die geistige Welt gibt es auf die Dauer keinen
wahren Mut des Geistes zu sich selber — jener Glaube, entzündet
am Lebensfeuer Christi, erweckt diesen großen Mut erst mahrhaft zum
Leben und entflammt ihn zu immer höherer Kraft und Sicherheit."
Dagegen müssen wir ihm mit größtem Nachdruck widersprechen, wenn
er behauptet, nur die „Jenseitsreligion mit ihrem Ewigkeitshorizonte"
vermöge ein Gegengewicht zu geben gegenüber der Welt des Genusses.
Foerster redet mit Recht von der „Hygiene der Phantasie"; kennt
er aber nicht die Verheerungen, welche die auf katholischem Boden
erwachsene, aber auch in den protestantischen Pietismus hinüber
gedrungene Höllenfurcht und höchst sinnliche Himmelssehnsucht, die nach
Vereinigung mit Jesus als dem Seelenbräutigam und nach Wohlleben,

um nicht zu sagen: nach Wollust, im Jenseits schmachtet? Da
erinnern wir denn doch an die schönen Worte, die Heine in seinen
Reisebildern, Bd. IV pag. 70, geschrieben hat, „Schon als Knabe,



— 40 —

wenn ich den Plutarch las, gefiel mir die Erzählung von dem Weibe,
das durch die Straßen Alexandriens schritt, in der einen Hand einen
Wasserschlauch, in der andern eine brennende Fackel tragend und den
Menschen zurief, daß sie mit dem Wasser die Hölle auslöschen und mit
der Fackel den Himmel in Brand stecken wolle, damit das Schlechte
nicht mehr aus Furcht vor Strafe unterlassen und das Gute nicht
Mehr aus Begier nach Belohnung ausgeübt werde. Alle unsere
Handlungen sollen aus dem Quell einer uneigennützigen Liebe
hervorsprudeln, gleichviel, ob es eine Fortdauer nach dem Tode gibt oder

nicht." Der sittliche Schwerpunkt unserer Religion liegt im Diesseits,
nicht im Jenseits. Daß ich das religiöse Fühlen, Denken und Streben
gleichwohl nicht vom Ewigen ablenken und auf's Irdische beschränken
möchte, davon wird sich überzeugen, wer meine Schrift: „Die sittliche
Bedeutung des Unsterblichkeitsglaubens" (St. Gallen, Fehrsche
Buchhandlung, 1893) liest, deren Schluß lautet: „Unser Geschlecht zehrt
noch von dem ihm überlieferten Schatze der Religion der Vergangenheit;

aber dieser Vorrat gehet zu Ende. Sorgen wir dafür, daß er
noch zur rechten Stunde erneuert werde, daß in geläuterter und
vertiefter Form auferstehe, was in seiner alten Gestalt abgestorben ist.
Möge es mir gelungen sein, zu zeigen, daß mit dem Unsterblichkeitsglauben

steht oder fällt der Glaube an den unendlichen Wert der
Menschenseele, an die ewige Bestimmung der Menschheit, an die Liebe
Gottes und seine ansnahmslose Güte gegen alle Menschen, der Glaube
an eine gerechte, vollkommene Vergeltung. Die Frage nach der
Unsterblichkeit ist noch eine offene und keineswegs in verneinendem
Sinn entschieden Welches wird unser praktisches Verhalten sein,
so lange wir am Unsterblichkeitsglauben als an einem sittlichen und
religiösen Postulate festhalten? Wir werden uns von Gott getragen
und besorgt fühlen im Jenseits wie im Diesseits, und darum unsere
ganze Lebensaufgabe im Licht der Ewigkeit auffassen. Den Schwerpunkt

unseres sittlichen und religiösen Lebens werden wir nicht in
Spekulationen über das Jenseits verlegen. Es wird unser Grundsatz
sein, was Konrad Ferdinand Meyer seinen Hutten bekennen läßt:

Erst dien' ich aus auf Erden meine Zeit,
Dann bin ich gern zu neuem Dienst bereit.
Gewährt der Schöpfer mir ein größer Leh'n,
So hoff' ich wieder meinen Mann zu steh'n.

Unser höchstes Streben wird dahin gehen, uns ewig zu fühlen in jedem
Augenblick der Zeit." Noch viel schärfer spricht Friedr. Albert
Lange das aus in seiner Schrift „Die Arbeiterfrage", S. 65, mit
den Worten: „Die Verweisung auf das Jenseits ist eine Verheißung,
eiü Gleichnis, ein Glaubensartikel; die Vollendung im Fleisch ist die

Erfüllung, die Auslegung, das Schauen."
In höchst verdienstlicher Weise bekämpft Foerster mit Nachdruck

die sogenannte „Auslebetheorie". Er bezeichnet dies Sichausleben,
dies schlaffe Sichgehenlassen als moralische Degeneration, welche das



— 41 —

Auswachsen jedes pathologischen Keimcheus im Menschen befördert,
den Willen auflöst, den Menschen zur wehrlosen Beute aller von außen
kommenden Dinge macht und dadurch sein Nervensystem zerstört.
„Was wollt ihr eigentlich ausleben?" fragt er die Anhänger dieser
Theorie, „den höhern Menschen der Seelengröße und der geistigen
Kraft oder den Philister des sinnlichen Genusses? Was versteht ihr
eigentlich unter eurer sogenannten Lebensfteigerung? Kennt ihr denn
die wahre Gesundheitslehre der Lebenskraft? Wißt ihr, daß Beherrschung
Konzentration und Ueberwindung die wahre Hygiene der Lebenskraft
ist?" Das Witzeln über das Erdrosseln und Abtöten der Triebe weist
er zurück mit der Hinweisung daraus, daß gerade dies Sichausleben
die Persönlichkeit erdrosselt, indem es die Welt der äußern Dinge
Macht gewinnen läßt über den inwendigen Menschen. Das Ausleben
nach unten kann man in Wahrheit nur überwinden durch das Ausleben

nach oben.
Mit großem Ernst wendet sich darum Dr. Foerster gegen

das Zugeständnis von Ausnahmen im Sinne außerehelicher
Freiheit sür ungewöhnlich begabte Menschen. Er wendet sich zunächst
gegen Ellen Key, er hätte aber mit gleichem Recht sich gegen den
päpstlichen Abbe Franz Liszt wenden können, der das geflügelte
Wort, das seinen Weg selbst in einen Abreißkalender gefunden,
geschrieben hat: „Vom Künstler ist es unmöglich, das Gelübde der
Enthaltsamkeit und der Armut zu verlangen, daß er der Liebe in irgend
einer Form entsage, sei es der sinn- oder seelenbewegenden, der asketischen
oder mystischen. Seine Phantasie lebt notwendig in den Mannigfaltigkeiten

der verschiedensten Formen." Diesen Anschauungen gegenüber
kann nicht nachdrücklich genug betont werden, daß solche Ausnahmen
die Regel zerstören und ihr jede Autorität rauben. „Denn, wenn
doch einmal Ausnahmen gelten — wer möchte sich dann nicht hier
das Recht der Ausnahme zubilligen? Wer möchte sich nicht zu den
erlesenen Seelen rechnen, deren eigenartiges Erleben die enge Form
sprengen darf? Die ganz Großen und Starken haben fich niemals
Vorrechte zugebilligt, sondern stets durch das Beispiel heroischer
Selbstüberwindung den Schwachen die Hand gereicht, statt ihnen durch ein
verwirrendes Vorbild den Glauben beizubringen, der große Stil im
Leben lasse sich nicht mit zartester Gewissenhaftigkeit vereinigen." Diese

ganz Großen und Starken, die „stets", wie Foerster sagt, die Kraft
zu solcher Selbstverleugnung gefunden, mögen selten genug sein, das
aber ließe sich bis zur Evidenz nachweisen, daß auch die Großen uud
Starken durch die außereheliche Freiheit, die sie sich erlauben, für fich
und ihre Werke nichts gewinnen, fondern ja das Edelste verlieren.
Unbegreiflich ist, wie Ellen Key verlangen kann, daß der Mensch
den Mut habe, für seine „erotische Lebenssteigernng" andere zu opfern.
„Die feste Monogamie", nennt Foerster mit Recht „eine
Erziehung zur Stäte, zur Konzentration des Willens und der Gefühle.
Von ihr geht sozusagen ein Zuschuß von Charakter und Verantwort-



— 42 —

lichkeit in alle menschlichen Beziehungen hinein. Es ist darum auch

unbegreiflich, daß man neuerdings im Interesse der Rassenverbesserung
polygamische Ausnahmen sanktioniert sehen will, als ob es bei der
Rassenverbesserung auf möglichste Fleischprvduktion ankäme und nicht
die Steigerung und Befestigung der Geistesherrschaft über das Fleisch
das Fundament aller Rafsengesundheit wäre, und als ob nicht gerade
aus der ethischen Verwahrlosung und Verflachung stets die aller-
gefährlichste Rassendegeneration entstanden wäre." Ganz folgerichtig
wendet fich Foerster gegen die Behauptung von Carpenter und
Ellen Key, daß der Gedanke und das Gelübde der Treue etwas
Unwürdiges, Unmögliches und Unwahres sei. „Lebenslängliche
monogamische Treue ist nicht etwas Künstliches und Unwahres, sondern
eine große Charaktermacht, die dem irdischen Eros den vornehmen
und bildenden Umgang mit dem himmlischen Eros vermittelt." „Gerade
die Verfeinerung des Gewissens hat ganz unmittelbar auch die Zartheit

des Liebensempftndens erhöht."
So freudig und unbedingt wir diesen Anschauungen Foersters

zustimmen, so ernsten Widerspruch müssen wir erheben gegen seine
Verherrlichung des Cölibats. Wir sind mit ihm der
Ueberzeugung, das Cölibat sei nicht eine physiologische Unmöglichkeit, die
Befriedigung des Geschlechtstriebes nicht eine Naturwendigkeit, aber
das Leben in der Ehe ist doch für weitaus die Mehrzahl der Menschen
das Natürlichere und darum das Wünschbarere (1 Korinther 7, 9).
Wir find nicht Foersters Meinung, Religion sei „Uebernatnr in jedem
Sinn". Völlig unbegreiflich ist es uns, ivie ein Mann, der die
Kulturgeschichte kennt, wie Foerster, der weiß, zu welch scheußlichen
Ausschweifungen die erzwungene Ehelosigkeit der Mönche und Nonnen
und der katholischen Pfarrer schon geführt hat und wie gerade in der
Gegenwart die Edelsten unter ihnen nach Aufhebung dieses Zwanges
rufen, pag. 53 das Wort schreiben kann: „Das Cölibat ist der
größte Schutz der Ehe." Wie werden die Ultramontanen diesem
durch und durch unwahren Wort zujubeln. Man wende nicht ein,
Foerster rede nicht vom erzwungenen Cölibat der katholischen
Geistlichkeit, sondern von der freiwilligen Ehelosigkeit und sexuellen Abstinenz;
das Wort Cölibat hat nun einmal den von der römischen Kirche
ihm aufgeprägten Sinn. Aber nicht nur das: wir halten es auch

für sittlich gefährlich, ja für ein schweres Unrecht, begangen am
weiblichen Gefchlecht, in unserer Zeit, da die Eheschließung immer schwieriger
wird, der fteiwilligen Ehelosigkeit das Wort zu reden. Wir betrachten
die Ehelosigkeit nicht als eine Tugend, auch nicht als ein Unglück,
sondern als ein Schicksal, das unzähligen weiblichen Wesen, die gleichwohl

doch ihre höchste Bestimmung erreichen können, auferlegt ist und
auch einzelnen Männern und zwar solchen, die zu hohem Berufe
bestimmt sind; aber als einen Lebenszustand, den niemand willkürlich
erwählen soll. In diesem Sinn süssen wir auch die Worte Jesu,
Matthäus 19, 12, auf. Wir halten es darum für ganz verkehrt, der



— 43 —

protestantischen Ethik, die sich gegen das Cölibat erklärt, „große
Unsicherheit und Halbheit auf diesem Gebiete" vorzuwerfen. Uns
erscheint es als sittliche Pflicht, zur Ehe aufzufordern, wo irgend die
naturgemäßen und sozialen Bedingungen dazu vorhanden sind. Mit
voller Ueberzeugung stimmen wir Hans Wegener zn, der in feiner
Schrift „Wir jungen Männer" pag. 92 sagt: „Wo nicht ernste
Pflichten es verbieten, zu heiraten, da sündigt der Mann, der allein
bleibt nicht nur an seinem Geschlecht, sondern er bringt sich auch um
das herrlichste Gut, das ihm die Erde bietet." Mit gleichem Ernste,
spricht sich F. Naumann aus, wenn er schreibt: „Die Ehe ist ein
Beruf für die Menschheit, eine Erziehung für die Personen, ein
Rechtsverhältnis, eine Brunnenklause, aus der die ewige Jugend rinnt, die

Grundform, die Urquelle des Gemeinschaftslebens und der wirklichen
Arbeit. Du sollst heiraten, wenn du nicht bestimmte persönliche
Gründe dagegen vorbringen kannst. Diese persönlichen Gründe können
sehr äußerlicher und sehr innerlicher Natur sein; sie unterliegen nur
deiner eigenen Beurteilung, und du hast ein volles Recht, dich
kühl und steif vor jedem abzuschließen, der dir in dieses Gebiet hineinreden

will. Du bist es, der sich lebenslang binden soll, du und nicht
dein Vater, nicht deine Mutter! Die Heirat ist ein Entschluß, den

man selbst für sich gefaßt haben muß, da niemand bereit ist, dir die
Folgen abzunehmen. Nur sollst du dich selbst einmal prüfend vor
die Pflicht der Ehe gestellt haben. Es gibt Leute, die ohne Entschluß
warten und immer warten, gern möchten, nie zugreifen, selber mit sich

unzufrieden und schließlich vereinsamt bleiben. Ihnen gilt der Rus,
den die Bibel in die einfachen Worte faßt: Seid fruchtbar und mehret
euch und füllet die Erde! Es war ein Ideal von Familienzuwachs,
das Israel groß gemacht hat, ein Ideal, das alle Völker haben müssen.
Gott will, daß die Völker sich vervielfältigen wollen. Wo sie diesen
Willen aufgeben, da versinken sie in böse Sinnlichkeit und verlieren
die Kräfte zum Kampfe ums Dasein." Wegener weist darauf hin,
daß unter den heutigen sozialen Umständen es erst 6, 8 oder 10
Jahren nach der geschlechtlichen Vollreife möglich ist, in die Ehe
zu treten, in der sich unter gesunden Verhältnissen das Geschlechtsleben

fast von selbst regelt. Er hebt aber hervor, daß, ehe wir die
Umstände anklagen, es eine Sache der Gerechtigkeit ist, zu fragen,
wie viel wir selbst zu ihnen beigetragen haben; ob nicht die Ansprüche,
die wir an das häusliche und an das gesellschaftliche Leben stellen,
oder ob nicht etwa die wenig haushälterische Art, in der wir bisher
mit unsern Kräften und Mitteln umgegangen sind, uns die Ehe
erschweren. „Ich bin überzeugt, schreibt er, daß der starke individualisierende

Zug, der die Bewegungen unserer Zeit beherrscht, endlich auch
in dieser Richtung sich reformierend durchsetzen wird. Wenn der
unverheiratete junge Mann erst die UnVollkommenheit feines Zustandes
merkt und den Wert der Ehe darin zu erblicken gelernt hat, daß sie

ihn vollkommen mache, dann wird der Wille zur Ehe ein stärkerer



— 44 —

werden; und wo ein Wille ist, da ist auch ein Weg.... Nicht der
äußere Zwang, der uns geschlechtlichen Umgang unmöglich macht,
nicht äußere Disziplin und Vorsichtsmeierei, die mit philisterhaftem
Naserümpfen an den geschlechtlichen Dingen überhaupt vorübergeht,
kein Cölibat, keine Ordensregel, kein Gelübde macht uns
rein. Der Wille ist es zuerst und zuletzt, der unserem Kampf
seinen Wert und seinen Sieg bietet."

Auf Stärkung des Willens zu reiner Sittlichkeit dringt mit
großer Energie auch Foerster. Mit seiner stark nach rückwärts
schauenden, romantischen Richtung steht dagegen offenbar im Zusammenhang,

daß er in seiner Sexualpädagogik so oft und so stark an^die
sogenannte Ritterlichkeit appelliert. Wenn er darunter die Pflicht
der Starken, die Schwachen zu schonen und zu beschützen versteht, so

stimmen wir ihm vollständig bei, daß diese Tugend zu Pflegen sei,
aber wir nennen das nicht Ritterlichkeit, wir erkennen darin nicht
bloß eine männliche, fondern eine allgemein menschliche Pflicht und
verweisen darauf, daß in sexueller Hinsicht die Frauen das sittlich
stärkere Geschlecht sind, als die Männer. Sehr mit Unrecht wird die

Achtung vor den Frauen als Ritterlichkeit bezeichnet. Der höfische
Minnedienst der Ritter war ein unwahres, erkünsteltes Verhältnis,
das den Ritter nötigte, sehnsüchtig klagend nach der Gunst einer
verheirateten Frau zu begehren, frei nach dem Musterbeispiel der romantischen

Liebe zwischen Tristan und Isolde. Der Minnesang war eine

Standespoesie des Adels. Ritterlichkeit setzt immer Standesunterschied

und Geschlechtsunterschied voraus.
Wir halten nun aber mit John Stuart Mill dafür: „Die

einzige Schule eiuer edleren moralischen Gesinnung ist der Verkehr
zwischen Gleichstehenden. Das Sittengesetz der ersten Jahrhunderte
beruhte auf der Verpflichtung fich der Gewalt zu unterwerfen; das
der folgenden Jahrhunderte auf dem Rechte, das die Schwachen auf
die Nachsicht und den Schutz der Starken hatten Wir hatten die

Moralität der Hörigkeit und die Moralität der Ritterlichkeit und der

Großmut; jetzt ist die Zeit für die Moralität der Gerechtigkeit

gekommen." „Die Ritterlichkeit in ihrer idealen Gestalt
ist der höchste Gipfel des Einflusses der weiblichen Empfindungen auf
die moralische Veredlung des menschlichen Geschlechts, und müßten die

Frauen wirklich in ihrer hörigen Stellung verharren, so wäre es sehr

zu beklagen, daß nur die Gesetze der Ritterlichkeit verloren gegangen
sein sollten, denn sie allein wären im Stande, den demoralisierenden
Einfluß jener Stellung zu mildern. Die in der allgemeinen Lage der
Menschheit vorgegangenen großen Veränderungen machen es jedoch
unvermeidlich, ein total anderes Ideal der Sittlichkeit an die Stelle
des ritterlichen Ideals zu setzen. Die Ritterlichkeit war der Versuch,
moralische Elemente in einen Zustand der Gesellschaft einfließen zu
lassen, wo alles, Gutes wie Böses, abhängig war von persönlicher
Tapferkeit unter dem sänftigenden Einflnß individuellen Zartgefühls



— 45 —

und persönlicher Großmut. In der modernen Gesellschaft werden alle
Dinge nicht durch persönliche Anstrengungen, sondern durch die vereinten
Anstrengungen größerer Maßen entschieden, während die Hauptbeschäftigung

der Gesellschaft jetzt nicht mehr im Fechten und Kämpfen,
sondern in Handel nnd Industrie besteht. Die Anforderungen des
modernen Lebens schließen die Tugenden der Großmut so wenig aus,
wie die des alten, aber es beruht nicht mehr gänzlich darauf. Die
hauptsächlichste Begründung des moralischen Lebens der Neuzeit muß
Gerechtigkeit und Klugheit sein; die Achtung eines jeden vor dem
Rechte jedes andern und die Geschicklichkeit eines jeden, für sich selbst

sorgen zuckönnen. Die Ritterlichkeit tat keiner von allen Formen des

Unrechts, "welche die Gesellschaft durchaus ungestraft beherrschten,
gesetzlichen Einhalt, sondern ermutigte nur durch die Mittel, welche sie

zum Ausdrucke des Preises und der Bewunderung wählte, einem lieber
Recht als Unrecht zu tun. Die moderne Gesellschaft ist im Stande
in allen ihren Schichten und Verhältnissen das Böse zu unterdrücken
durch eine zweckmäßige Anwendung der höhern Kraft, die ihr die

Zivilisation verliehen hat, und auf diese Weise die Existenz der
fchwächern Glieder der Gesellschaft, die nun nicht länger wehrlos sind,
sondern unter dem Schutze des Gesetzes stehen, erträglich zu machen,
ohne sich ans die ritterlichen Gefühle derer verlassen zu müssen, welche

vermöge ihrer Stellung tyrannisieren könnten. Dem ritterlichen
Charakter bleibt seine ganze Schönheit und Erhabenheit, aber das

Recht der Schwachen und das allgemeine Behagen des menschlichen
Lebens beruht jetzt auf einem viel sicherern und zuverlässiger« Halt."
(Die Hörigkeit der Frau von John Stuart Mill, übersetzt
von Jenny Hirsch. Berlin. F. Leopold. 1869. pag. 74 u. f., Pag.
148—151.) Die Theorie der Ritterlichkeit setzt einen Ständeunterschied
voraus, den wir mit aller Macht bekämpfen müssen. Das Ideal
einer patriarchalischen Fürsorge ist unhaltbar, auch das weibliche
Geschlecht soll gerade, wo es sich um den Schutz seiner weiblichen Ehre
handelt, nicht unter die Schirmgewalt männlicher Großmut gestellt
werden. „Unter der Gewalt jemandes zu stehen, ist jetzt, allgemein
gesprochen, statt wie früher die einzige Bedingung der'Sicherheit, die

alleinige Lebensstellung, welche schwerem Unrechts aussetzt. Die
sogenannten Beschützer sind gegenwärtig die einzigen Personen, gegen
welche unter gewöhnlichen Umständen ein Schutz erforderlich ist. Die
Gesetze sollen alle schützen."

Von hohem sittlichem Wert ist der gewaltige, Ernst, womit
1)r. Foerster auf die entscheidende Wichtigkeit der vorbeugenden
Tätigkeit in der Sexualpädagogik hinweist und verlangt, daß sie

in allererster Linie Willenspädagogik sei. Als die beste Sexualpädagogik
bezeichnet er die, welche nur das Allernotwendigste direkt über sexuelle
Dinge redet, dagegen alle diejenigen Charakterkräfte und Gewohnheiten
zu wahren versteht, welche die jungen Menschen von selbst in die

richtige geistige Haltnng gegenüber den erwachenden Trieben setzen.



— 46 —

Die beste sexuelle Erziehung ist eine richtige Gesamterziehung. Das
sexuelle Verhalten eines jungen Menschen ist das Produkt seiner ganzen
Erziehung. Auch auf die pädagogische Bedeutung der körperlichen
Arbeit und ihre in sexueller Beziehung vorbeugende Macht, weist
Foerster mit großem Nachdruck hin, sowie darauf, daß der Geschlechtstrieb

eine Hausordnung vorfinden muß, in die er sich ohne weiteres
einzufügen hat.

Wenn er gerade die höheren Schulen und die höchsten Bildungsstätten

als „nur zu oft wahre Pflegestätten sexueller Laster und
sexueller Charakterlosigkeit" bezeichnet, so müssen wir es ihm
überlassen, diese furchtbar schwere Anklage näher zu begründen, damit sie

nicht verwechselt werde mit dem päpstlichen Bannflucht über alle
moderne Wissenschaft. Da feine Entrüstung wohl doch auf ganz
bestimmten von ihm gemachten Beobachtungen beruht und nicht bloß
aus der Luft gegriffen ist, so hielten wir es für wirksamer, wenn
Dr. Foerster statt dieser allgemein gehaltenen Beschuldigung einige
der Tatsachen, auf die sie sich gründet, konstatieren und den Kampf
dagegen eröffnen würde. Daß dazu geradezu unerhörter Heldenmut
erforderlich wäre, wollen wir nicht verschweigen; aber doch schiene uns
das einzig Richtige: entweder solch vernichtende Anklagen nicht erheben,
oder sie durch Konstatieren von Tatsachen beweisen. Daß nicht menschliche

UnVollkommenheit, gegen die mit Ernst angekämpft werden muß, auch

höheren und höchsten Bildungsstätten anhaftet, wird kanm jemand in
Abrede stellen wollen.

Als eine der schwersten sexuellen Versündigungen bezeichnen wir die

unbestreitbare Tatsache, daß Eltern aus allen auch den höchsten
Bildungskreisen die Lektüre ihrer halbwüchsigen Söhne und Töchter so

wenig überwachen, daß sie Schriften lesen können, die unfehlbar ihre
Phantasie vergiften.

Ernster Kampf gegen die sexuellen Gefahren ist auch auf
literarischem Gebiete dringend nötig, doch erwarten wir den Sieg nicht
vom Zurückgreifen auf katholische und mittelalterlich romantische Ideen,
sondern von kühnem Vorwärtsschauen und Vorwärtsdringen ans neue
Wege. K. W. Kambli (Kilchberg b. Zürich).

Nachfolge Pestalozzis.
M. ?esta.02«l8 «lise.

benso gründlich nnd vielseitig wie über die Ursachen der sozialen

1^ Not hat Pestalozzi über die Möglichkeiten der Hilfe nachgedacht.
Es können hier ans der fast unerschöpflichen Fülle seiner Gedanken

über Mittel und Wege der Hilfe natürlich nur einige wenige, besonders
zeitgemäße hervorgehoben werden. Sie dürften einen nicht un-


	Zur Sittlichkeitsfrage

