
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 2 (1908)

Heft: 2

Artikel: Von der Erlösung der Arbeit : einige Gedanken zur Verinnerlichung (Teil
I)

Autor: Ragaz, Leonhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-131737

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-131737
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


von üer Erlösung Ser Hrvett.
Einige Gedanken zur Verinnerlichung.

i.

I^s gibt für alle Arbeit des Menschen im Grunde nur zwei Orien-
1^ tierungen: sie wird entweder für das Ich oder für Gott getan.

Dabei hat, wie immer, das Ich den Vorsprung.
Die Arbeit, die dem Ich dient, geht entweder auf materiellen

Erwerb oder auf Ehre und Macht — in beiden Fällen auf den äußeren
Erfolg aus. Dadurch gerät sie, namentlich wenn sie mehr geistiger Art
ist, unter einen harten Herrn, der seine Diener demoralisiert. Der Geist
der Konkurrenz kommt in das Schaffen hinein und erfüllt es mit feiner
Aufregung; es verliert alle Ruhe, Naivität und kindliche Freudigkeit.
Man schielt über die Schultern nach dem Tun und Erfolg des andern;
es beginnt das Horchen auf Beifall und Tadel, die Abhängigkeit von
dem Reden der Leute, der „öffentlichen Meinung" oder dem Spiel
der eigenen Stimmungen; der Erfolg berauscht, der Mißerfolg lähmt.
Die Arbeit kann nicht mehr gesund sein, denn ihre Quelle ist unrein.
Sie verzehrt den Menschen viel mehr, als echte Arbeit täte, denn sie

ist nicht wie diefe der freudige und bei aller Leidenschaft des Wirkens
im Grunde doch ruhige Ausfluß des schöpferischen Verlangens in
uns. Da sie ihr Ziel außer sich selbst hat, reißt sie auch uns selbst
mit und raubt uns damit den Grund aller Freiheit und fröhlichen
Selbsterhaltung: das Ruhen in unserem Zentrum. Allen bösen
Geistern ist die Türe geöffnet, dem Neid, dem Schein, ja der Lüge.
Es ist furchtbar, wie viele Seelen durch diesen Dienst des Erfolges
ruiniert werden. Hochbegabte Naturen werden durch dämonischen
Ehrgeiz getrieben, wo sie vielleicht selbst meinen, Gott zu dienen,
geraten von der Wahrheit der Dinge ab und werden bei allem Glanz
des Erfolges doch bei weitem nicht das, was sie hätten werden können.
„Wer sein Leben liebt, der wird es verlieren." Auch feinere Naturen
verderben sich selbst schmerzlich oft mit der Frage nach dem Erfolg und



- 34 —

zerquälen sich am Mißerfolg. So kommt Knechtschaft nnd Unwürdigkeit,
kommt der alte Fluch in die Arbeit hinein. Kurz, es ist ein Elend
um die Arbeit, die für das Ich getan wird!

Aus diesem Elend erlöst uns die Parole: Für Gott arbeiten!
Es möge keiner stutzig werden! Ich denke nicht an „geistliche"

Arbeit: Predigen, Missionieren, Bekehren, kurz, an das, was man in
„frommen" Kreisen gewöhnlich „für Gott arbeiten" nennt. Und wenn
ich „Gott" sage, so habe ich hier nicht einen bestimmten
Gottesbegriff im Auge, namentlich nicht etwa den Kirchen-, Theologen- oder
Dogmengott, sondern etwas sehr Großes und ganz Freies. Auch der
„Ungläubige" kann auf seine Weise unsere Losung annehmen. Gvtt
ist uns hier zunächst der Gegensatz zum Ich und für Gott arbeiten
heißt, die Arbeit aus der Engigkeit des Ich herausnehmen und ins
Weite hineinstellen. Wer irgend einer Sache dient, die größer ist als
sein Ich, der dient Gott, heiße er kirchlich oder unkirchlich, Theist,
Pantheist, Atheist, heiße diese Sache Wissenschaft, Erziehung, Sozialismus,

Abstinenz oder sonstwie. Allerdings müssen diese Bestrebungen,
wenn sie nicht als Parteisache oder Dogma von neuem zu Jchdienst, nur
in etwas weiterem Rahmen, werden und so die erlösende Kraft
verlieren sollen, eingeordnet werden in ein Größeres und Allergrößtes:
ein Reich des Geistes, dem alles angehört, was wahr und gut ist,
seis klein oder groß. Wer durch seine Arbeit, in feiner Arbeit, feine
Seele hinausgezogen fühlt in diese Weite, feine Seele verbunden fühlt
mit dieser Welt, der arbeitet nicht mehr für sich selbst, sondern für
Gott. Das kann selbstverständlich anch mit der alltäglichsten Arbeit
geschehen. Denn wie zum stofflichen Universum nicht nur die Sonnen
gehören, die leuchtend durchs Weltall ziehen, sondern auch die
Sonnenstäubchen, die in der Luft schimmern und die Blutwellen, die durch
unsere Adern kreisen, so sind dem geistigen Universum nicht nur die

großen Gedenken und Werke wichtig, deren Bedeutung in die Augen
springt, sondern auch die kleinen, scheinbar bedeutungslosen. Vor ihm
gibt es nichts kleines. Weil alles an ihm Teil hat, ist alles groß.
Ob großes oder kleines, ob „geistliches" oder „weltliches" Werk —
für Gott arbeiten, heißt überall einfach, aus den dumpfen Gelassen
des Jchdienstes herauskommen und das Herz weiten in der freien
Luft des Alls, das aus Gott und in Gott ist und an jeder Stelle
unendlicher Werte voll.

Es heißt aber doch noch etwas mehr: Im Auftrag arbeiten!
Dabei denken wir gewöhnlich an die schöpferischen, prophetischen Geister,
die im großen Stil Gottes Werk tun. Aber auch wer nicht einen prophetischen

Auftrag hat, arbeitet für Gott, wenn er etwas von dem versteht,
was Gott in einer bestimmten Zeit oder Lage will, und sich ihm zur
Verfügung stellt. Davon können „Ungläubige" oft mehr ergriffen
fein, als „Gläubige"; sie dienen dann dem unbekannten Gott. Auf
das Ergriffenfein kommt es an, wobei allerdings zugestanden
werden muß, daß ein bewußtes Verhältnis zur der schaffenden Macht,



— 35 —

ein Verhältnis, das, menschlich geredet, eins von Persönlichkeit zu
Persönlichkeit ist, die stärkere Kraftquelle bildet, als ein unbewußtes
oder unpersönliches. Auch hier wird das Kleine nicht vergessen. Gott
braucht Architekten, aber auch Bauleiter, Maurer und Handlanger.
Wer sich Gott zur Verfügung stellt, bekommt seinen Auftrag. Gott
will keine Müsfigen, er schaut sehnsüchtig nach Arbeitern aus; in der
Weltordnung herrscht nie Arbeitslosigkeit.

Hier ist nun aber die Erlösung für unsere Arbeit gefunden.
Sie bekommt eine große Tiefe, denn sie wird Mitarbeit an Gottes
Schaffen; sie verliert das Willkürliche, das so schrecklich ermüdend
wirkt, denn sie ist Auftrag, freie Notwendigkeit; sie ist nicht mehr
ein Fremdes, denn sie fließt aus dem Weltzweck, der unser Zweck
geworden ist; sie braucht nicht vor dem Mißerfolg Angst zu haben,
denn ihr Erfolg ist verankert in der Macht Gottes. Von diesem
Grunde her fließt ihr ein befreiender Strom von Geduld zu, sie
bekommt vollen Atem. Es ist darum für die Arbeit eines Menschen
doch gar wichtig, was er vom Sinn der Welt denkt, was er (das
Wort im freiesten Sinne verstanden) für einen Glauben hat. Wem
das Weltall ein mechanisches Spiel sinnloser Kräfte ist, für den muß,
wenn er konsequent denkt und fühlt (was überhaupt selten geschieht!),
auch die Arbeit sinnlos fein; fröhlich arbeiten kann nur, wer an einen
Zweck des Weltverlaufes, ein Reich sittlicher, persönlicher Werte, glaubt.
Darum ist vvn jeher ernste Arbeit die Pflanzstätte dieses Glaubens,
während ein eitles Leben zum Pessimismus führt und umgekehrt.
Rechte Arbeit stammt aus der Tiefe und führt zur Tiefe. Weil sie
aber ihre Krönung erreicht, wenn sie bewußtes Schaffen mit Gott ist,
darum ist das Verständnis Gottes eine entscheidende
Lebensbedingung aller Arbeit großen Stils. Wer, sein Ich mit Gott
verwechselnd, meint, Gottes Weg gehe da hinaus, wohin seine Dogmen
oder Neigungen weisen, gerät aus dem Lebensstrom hinaus und leicht
kommt etwas von Leerheit, Lähmung, Bitterkeit in sein Tun. So
sehen wir da und dort treffliche Menschen sich fast fruchtlos abarbeiten,
weil sie Gottes Schaffen nicht mehr verstehen. Wer aber sein Ich
immer wieder von Gott mitnehmen läßt, den trägt aus jeder
Stagnation eine frische Welle hinaus und er schöpft aus einem tiefen
Brunnen seine Freude.

Hier hört alle Qual des Jchdienstes in der Arbeit, die wir
geschildert haben, auf. Diese Art Arbeit verzehrt nicht mehr, sondern
erquickt und erhält, weil sie erst die reicheren Quellen des Lebens
erschließt. Das Brennen des Ehrgeizes löscht aus. Aus der Arbeit
für Gott strömt uns eine Würde zu, die uns die Flitterkronen oder
gar Narrenkappen der Welt entbehren läßt. Jetzt erst adelt die

Arbeit; jetzt erst werden wir aus Sklaven Freie, aus Menschen und
Jchknechten Söhne Gottes. Es bewährt sich wieder einmal die
Ordnung, die überall gilt: das Ich wird durch Sterben lebendig, durch
Verlieren reich. Es braucht nicht Ehre von außen her zu erwarten,



— 36 —

es hat sie schon. Für Gott arbeiten ist immer groß, auch wenn das
Werk noch so unbedeutend schiene. Es tragt in sich etwas von der inneren
Fülle und unendlichen Bedeutsamkeit des Alls. Der vergiftende Geist
der Konkurrenz ist ausgeschieden; wir haben es nicht mit den „Andern",
sondern mit dem Gott zu tun, „der ins Verborgene sieht." Wir brauchen
uns nicht mehr mit der Erfolgsrechnnng zu quälen; Gott dienen ist
Erfolg in sich selbst. Auf das allein kommt es Gott an, daß Geister
reif werden, mit ihm zu arbeiten. Jetzt entrinnen wir der Gefahr,
um der Menschen willen für den Schein zu arbeiten; wer für die

Ewigkeit arbeitet, ist treu und nimmt sich Zeit. Jetzt ertragen wir
es, ganz im Stillen und Verborgenen zu schaffen, zu kämpfen, das
Schwerste zu tun, ohne Anerkennung, ohne Lohn, ohne daß ein Mensch
nur davon wüßte; wir stehen in Gottes Lohn, das heißt, wir sind
vom Lohngedanken srei geworden. Wir geben dann Gott, statt immer
zu nehmen nnd Geben ist seliger denn Nehmen. Ja selig, wer nicht
Menschenlohn erhält, dann erhält er den größten Lohn: keinen Lohn,
aber die selige Freude der freien Mitarbeit des Gotteskindes am
Werke der Schöpfung. Jetzt können wir uns auch in das Schwerste
finden; keine gewöhnliche Arbeit tun zu dürfen, weil wir krank oder
alt sind. Wir wissen, daß wir mit der Seele schaffen können und

zwar Großes. Denn jeder Gedanken der Liebe und Güte, jeder
siegreich ausgefochtene Kampf mit gottwidrigen inneren Gemalten ist eine

Mehrung seines Reiches, ein Sieg Gottes. Alle kleinsten Beiträge
zum Vorrat des Guten stärken insgeheim die Kraft des Guten, die

am Kommen des Gottesreiches arbeitet, sie fließen zu der Flut, die
Gottes Sache vorwärts treibt. Hier waltet in Gottes Welt ein
Geheimnis, das eigentlich sehr offenbar sein sollte, weil es der Oekonomie
entspricht, die überall waltet: nichts geht verloren! Wer weiß, ob nicht
das Stillste, Innerlichste, Verborgenste, was in der Welt getan wird,
wessen wir nns selbst nicht einmal bewußt sind, mehr wirkt als alle
lauten Werke, die auf dem Markte getan werden und die ihren
sittlichen oder religiösen Marktwert haben?

Welch ein Aufatmen in Freiheit und Freude, wenn unsere Arbeit
diese Orientierung bekäme! Die Meinung ist selbstverständlich
nicht, daß wir uns beständig auf dieser Höhe halten könnten, aber
es löst die Seele von Qual, wenn wir nur einen Hauch davon in
unser Tun hineinbringen. Es ist ein hohes Ziel, aber nur in der

Bewegung zu ihm hin liegt die Erlösung der Arbeit. Leonhard Ragaz.

Eines Mannes Religion besteht nicht in den vielen Dingen, an
denen er zweifelt und die er zu glauben versucht, sondern aus deu

wenigen, deren er versichert ist und die zu glauben es für ihn keiner
Anstrengung bedarf. Carlyle.


	Von der Erlösung der Arbeit : einige Gedanken zur Verinnerlichung (Teil I)

