
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 2 (1908)

Heft: 12

Artikel: Gleichnisse und Symbole

Autor: Liechtenhan, R.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-131789

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-131789
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 367 —

Sielcbnisse uns Symbole.

»Rurch viele solche Gleichnisse redete er zu ihnen das Wort, wie
D sies eben verstehen konnten; ohne Gleichnis aber sprach er nicht^ zu ihnen," erzählt Markus (4,33 f.) von Jesus. Er hat sich

diese Tatsache auf eine eigentümliche Art zurechtgelegt. Er fährt fort:
„aber im vertrauten Verkehr mit seinen Jüngern gab er von allem
die Auflösung." Markus glaubt, die Gleichnisse sollten der unverständigen

Masse den Sinn von Jesu Botschaft verhüllen. Deshalb hat
er ihm auch weiter oben die Worte in den Mund gelegt: „Euch ist
das Geheimnis des Reiches Gottes gegeben; jenen aber, die draußen
sind, wird alles in Gleichnissen zu teil, damit sie sehend sehen und
doch nicht schauen, nnd hörend hören und nicht verstehen, auf daß
sie sich nicht bekehren und ihnen vergeben werde."*)

Das Mißverständnis des Markus beruht auf der Meinung, daß
Jesn Gleichnisse „Geheimnisse des Himmelreiches" enthalten, d. h.
Weissagungen der großen messianifchen Katastrophen. Bei den Juden
zirkulierten zahlreiche Schriften, die in seltsamen Bildern und Symbolen

die „letzten Dinge" beschrieben, die sogenannten Apokalypsen.
Beispiele dafür find das Buch Daniel im Alten und die Offenbarung
des Johannes im Neuen Testament. Die Deutung ihrer Symbole,
z.B. der verschiedenen Reiter, Schalen, Posaunen in der Offenbarung
des Johannes war Geheimwisfen. Als solche apokalyptische Weisheit
verstand Markus Jesu Gleichnisse, und seine eigene Deutung
derselben (die er Jesus in den Mund legt) beruht auf diesem Irrtum;
sie faßt die einzelnen Größen der Gleichniserzählung als Symbole für
religiöse Dinge. In diesen Bahnen ging auch die christliche
Auslegung; alles was im Gleichnis vorkam, sollte etwas bedeuten, z. B.
die zwei Geldstücke, die der barmherzige Samariter dem Wirt gab,
das Alte und das Neue Testament. Hauptsächlich durch das Verdienst
des Theologen Jülich er ist die heutige Bibelwissenschaft über dieses
Mißverständnis hinaus. «)

Jesu Gleichnisse dienten nicht dem Zwecke des Verhüllens, sondern
sie wollen gerade dem Verständnis nachhelfen, sie wollen anschaulich
und deutlich machen. Daß Jesus in Gleichnissen sprach, ist gar nicht
auffallend, es ist vielmehr natürlich. Denn man kann von
religiösen Dingen überhaupt nicht anders als in Bildern
und Gleichnissen reden.

Das religiöse Erlebnis, auf dem alle lebendige Religion beruht,
ist Erfahrung einer überlegenen Macht, mag fie nun aus dem Uni-

*) Uebersetzung von Joh. Weiß in „Die Schriften des Neuen Testaments,"
neu übersetzt und für die Gegenwart erklärt. 2 Bände, Göttingen, Vandenhoeck
und Ruprecht.

Populäre Darlegung der Frage von Weinel, die Gleichnisse Jesu in
der Sammlung „Aus Natur und Geistesmeit." Leipzig, B, G. Teubner.



— 368 —

versum, in das wir uns gestellt sehen, auf uns eindringen, mag sie

aus dem menschlichen Gemeinschaftsleben und seiner Geschichte heraus
uns erfassen, mag sie sich in den Nötigungen unseres inneren Lebens
kund tun. Das Erlebnis ist bewundernde Anschauung, ehrfürchtige
Versenkung, sreudige Hingebung, erschütternde Ueberwältigung beim
Zusammentreffen mit dieser überlegenen Macht. Wie aber läßt sich

dieses Erlebnis in Worte fassen, wie mitteilen? Denn unmittelbar mit
ihm verbunden ist das Gefühl: es geht nicht nur mich an, fondern
durch mich will fich diese Macht auch meiner Umgebung kundgeben
nnd auf das Gemeinschaftsleben einwirken. Alle lebendige Religion
ist gemeinschafts- und geschichtsbildend.

Wie also läßt sich das Erlebnis mitteilen? Eng verbundene
Seelen können einander etwa das, was durch sie hindurchgeht, ohne
Worte fühlbar machen. Aber nicht immer ist das möglich und nie
gegen Fernerstehende. Ausdrücke besitzt die Sprache nicht für das
Nochnichtdagewesene; gerade als Eröffnung unbekannter Tiefen des
Seins ist das religiöse Erlebnis unaussprechlich. Es bleibt kein anderer
Weg, als es mit Bekanntem zu vergleichen, für das verständliche
Worte zur Verfügung stehen. Das Bild ist die unentbehrliche Brücke
für Uebertragung religiösen Lebens.

Es ist die Phantasie, welche die zutreffendsten und sprechendsten
Vergleiche zu finden vermag. Darum ist sie für das religiöse Leben

ganz unentbehrlich, eine Vorbedingung alles religiösen Redens nnd
Gemeinschaftslebens. Man erschrecke nicht. Sie ist nicht nur die

Schöpferin nichtwirklicher Gebilde, nnd wenn wir ihr in der Religion
ihren Platz einräumen, so heißt das nicht die Religion znr Illusion
machen. Die Phantasie ist auch die Schöpferin von plastischen Bildern,
von einleuchtenden nnd znm Gemüte sprechenden Vergleichen; sie hat
immer eine reiche Anschauungswelt vor ihrem Ange gegenwärtig und
weiß das passende Bild herans zu greifen, um das Unaussprechliche,
wo anch nicht begreiflich zu machen, so doch ahnen zu lassen. Darum
sind die bahnbrechenden Heroen der Religion, die Religionsstifter,
immer Propheten und Dichter zugleich. Propheten sind sie, weil sie
die Realitäten, die über dem Menschen stehen und in sein Leben
eingreifen, viel intensiver empfinden; Dichter, weil ihnen die Gabe der
Phantasie leicht die Bilder zufließen läßt, um ihre überragenden
Erlebnisse mitzuteilen.

Der Fortschritt in der Religion besteht darum einesteils in
immer tieferer Empfindung der göttlichen Realität, cmdernteils auch
in immer zutreffenderer Abbildung des Erlebten in Gleichnissen. So
ist nicht das an Jesns das Bedentsame, daß er in Gleichnissen sprach,
sondern daß er neue Gleichnisse geprägt hat, als die alten längst
abgegriffen und zu bloßen Worten geworden waren. Und daß er eine
neue religiöse Bildersprache schaffen konnte und mußte, läßt uns
erkennen, daß er eben tiefere Erlebnisse Gottes in sich trug.

Die Juden der Zeit Jesu stellten sich Gott wie einen orientalischen



— 369 —

Despoten vor, der, von einem ungeheuren Hofstaat umgeben, in
unzugänglicher Ferne thront. Wenn Jesus dem das Vatergleichnis
gegenüberstellte, so war das nichts absolut Neues; Gott wurde auch schon

„Bater" angeredet. Jesus hat diesen Vergleich in neuer Weise so in
den Mittelpunkt gestellt, daß auch das Königsgleichnis, das er ebenfalls
brauchte, z. B. in dem Ausdruck Reich, wörtlich Königsherrschaft Gottes,
einen andern Sinn bekam. Wenn Jesus Gott mit einem Vater
vergleicht, will er damit nicht die Schwere oder absolute Giltigkeit der
göttlichen Forderung abschwächen vder behaupten, daß den Menschen
sein Unrecht nicht von Gott trenne. Aber er sagt, daß Gott den

Menschen nicht wie ein Staatsanwalt aufpaßt und nicht wie ein
pedantischer Richter ihre einzelnen Taten gegeneinander abwägt, sondern
daß er selbst den Menschen helfen will und seinerseits beständig bereit
ist, die trennenden Schranken, welche die menschliche Sünde aufgerichtet
hat, zu beseitigen, sobald der Mensch seine feindselige Gesinnung auf-
giebt. Er will sagen, daß Gott, fordernd und vergebend, dem sittlichen
Streben des Menschen ebenso gegenüberstehe, wie ein Vater dem seines
Sohnes. Wo das Verhältnis so erkannt und dargestellt ist, da
bedeutet auch Königsherrschaft Gottes nicht mehr den Vergleich mit
Despotie und blindem Gehorsam, sondern mit einer Familiengemeinschaft,

deren Haupt mit den Gliedern durch Liebe und Freude
verbunden ist. So sind schließlich alle religiösen Begriffe, wie Vorsehung,
Schuld, Erlösung, Versöhnung Vergleiche ; sie werden nur dann im
christlichen Sinne verstanden, wenn sie ans Grnnd des Vatergleichnisses
Jesu erfaßt werden.

Alle dvgmatischen Versuche, uns diese Bilder als „wahren Glauben"
aufzuzwingen, beruhen anf dem Irrtum, sie seien zutreffende
Beschreibung der Wirklichkeit statt bloßer Gleichnisse des Unfaßbaren.
Wie viel wird doch immer nvch gestritten, vb Jesns Gottes Sohn sei.

Das kann ursprünglich nur geheißen haben, daß das Verhältnis Gottes
zu Jesus dem eines Vaters zn seinem Sohn vergleichbar sei. Aber
schon sehr früh hat man es als Antreffende Beschreibung aufgefaßt
und gar nicht gemerkt, wie man dabei Gott herunterzog ins Menschliche

bis zur Behauptimg physischer Zeugung Jesn durch deu
göttlichen Geist.

Nicht anders ist es bei den verschiedenen Versöhnungs- und Er-
lösnngslehren gegangen. Wenn Jesus seinen Tod als Lösegeld
bezeichnet hat, so wollte er die Gesimmng, in der er seinem Geschick

entgegen ging, mit der Gesinnung desjenigen vergleichen, der sich selbst
in die Sklaverei verkauft, um Ändere davon loszukaufen. Er wollte
seinen Tod als Opfer im sittlichen Sinne bezeichnen. Daraus wurde
aber dann ein wirklicher Vorgang, ein Handel Gottes mit dem Teufel
gemacht. Statt einfach die Gesinnung, die Jesus mit jenem Bildwort
verdeutlicht hatte, auf die Herzen wirken zu lassen, wurden alle
möglichen Dogmen daraus herausgesponnen und zur alleinseligmachenden
Lehre ausgestaltet. Zudem beruhen diese Dogmen zum Teil auf vor-



— 370 —

christlichen Opfersitten und Rechtsnnschauungen. Das kultische Opfer
setzt den Vergleich Gottes mit einem tyrannischen Herrn voraus, dessen
Gnade man mit Geschenken erkaufen muß. Darum kranken alle Theorien,
die den Tod Jesu durch den Vergleich mit einem kultischen Opfer
begreifen wollen, daran, daß sie mit vorchristlichen Bildern für die
Gesinnung Gottes statt mit dem Vatergleichnis Jesu operieren. Auch
der Apostel Paulus ist diesem Fehler nicht entgangen. So hat man
auch den Wegfall des kultischen Opfers im Christentum damit erklärt,
daß für den Christen das Opfer im Tod Jesu ein für alle mal
vollbracht sei, statt sich einfach darauf zu berufen, daß der Gott Jesu
keinem Despoten, sondern einem Vater gleicht und darum keine solchen
kultischen, sondern allein sittliche Opfer verlangt. Oder diese Theorien
vergleichen Gott mit einem Richter, der die Unerbittlichkeit des Gesetzes

repräsentiert und unter allen Umständen Sühne des Deliktes verlangt,
sodaß sie ihm schließlich zuschreiben, was ein irdischer Richter nur in
barbarischen Zeiten zuläßt, eine Leistung der Sühne durch einen Andern
als den Schuldigen, nur damit die Sühne stattfinde. Oder sie

vergleichen ihn mit einem Herrn, der in durchaus vorchristlicher Weife
Genugtuung für seine beleidigte Ehre haben will.

Wo wir den Gleichnischarakter aller religiösen Aussagen erkannt
haben, sind wir von allem Schrecken vor solchen Dogmen los. Ja
auch den Aufklärnngsfanatismus werden wir los, der vom Widerspruch
gegen diese Dogmen lebt und seine Kraft in dieser bloßen Negation
sucht. Wir werden die Dogmen ansehen als Versuche, die christliche
Gotteserfahrung darzustellen, aber als Versuche, die deshalb mißlingen
mußten, weil sie vorchristliche Gleichnisse verwandten und die
Begleichung mit der Beschreibung verwechselten. Trotzdem aber werden
wir zugeben, daß auch diese unzulänglichen Bilder Träger und Leiter
wirklichen religiösen Lebens sein konnten und immer wieder sein werden.

Die Bilder, die das Unaussprechliche verständlich machen, sind
immer dem Kreis des bekannten und vertrauten Kulturlebens
entnommen. Das zwingt uns zu der Frage, ob unsere Zeit mit ihrer
so viel komplizierteren Kultur nicht auch andere Bilder braucht als die

Zeit Jesu. Einige kulturhistorische Erläuterungen vermögen Jesu Bilder
und Gleichnisse, soweit sie nicht ohne weiteres einleuchten, dem
Verstände leicht faßbar zu machen. Aber vermögen sie, wo sie zum
Verständnis solchen archäologischen Apparates bedürfen, auch mit derselben
Lebendigkeit unser Gemüt zu ergreifen? Leuchten sie noch ebenso

zwingend ein? Ich denke nein. Es wäre dazu ein historischer Sinn,
eine Kunst des sich Versetzens nötig, die nun einmal nicht jeder hat.

Zum Glück steht nun allerdings die Sache so, daß die wichtigsten
Bilder Jesu zeitlos sind, von dem Menschen reden, der immer derselbe
bleibt. Zwar hörte ich neulich behaupten, auch das Vatergleichnis
rede zu unserer Zeit, wo sich das Familienleben immer mehr auflöse,
nicht mehr mit derselben Unmittelbarkeit. Aber so schlimm steht es
denn doch nicht. Auch wer selbst keine rechte Elternliebe genossen hat,



— 371 —

weiß doch, wie sie sein sollte, und gerade weil er sie entbehrt, kann
ihm das Bild von der Vaterliebe Gottes befonders frohe Botschaft
werden.

Aber andere Bilder haben für unsere Zeit nicht mehr dasselbe
Leben. Wir denken zwar nicht daran, sie der Vergessenheit preiszugeben.

Es sind nun einmal klassische Worte und wir werden uns
alle Mühe geben, sie den Kindern unserer Zeit immer besser nahe zu
bringen. Aber in der eigenen religiösen Sprache treten sie zurück.
Hat z. B. eines der beliebtesten Gleichnisse der biblischen Bildersprache,
das vom Hirt und von den Schafen, nicht seinen Gemütswert ganz
verloren? Das Schaf ist nun einmal der Typus dummer Gutmütigkeit

und schwächlicher Hilfsbedürftigkeit geworden, sodaß man stch mit
ihm nicht gern vergleichen läßt. Um das Unglück voll zu machen,
hat der Pietismus dieses Bild noch ganz zu Tode geritten, sodaß

wir, wenn wir es heute brauchen, fürchten müffen, der nur zu sehr
verbreiteten Meinung Vorschub zu leisten, Christ sein heiße möglichst
viel vom Wesen des Schafes an sich tragen, das Christentum
bedeute saftlose Süßlichkeit und kraftlose Unselbständigkeit, eine Sache
der alten Weiber nnd Kinder. Oder denken wir an den Mißbrauch,
der sich schon an das Bild von Braut und Bräutigam für das
Verhältnis der Seele zu ihrem Erlöser gehängt hat.

Deshalb bleibt die Aufgabe, auch neue Bilder zu suchen. Das
ist nun nicht jedermanns Sache. Dazu braucht man Dichter, und
zudem solche mit lebendigem religiösem Empfinden und festem Wurzeln
in unserm Kulturleben, nicht Verfertiger geistlicher Verse, die bloß die

alten Bilder in neuen Reimen abwandeln. Einer, der diefe Gaben
besitzt, Walter Classen, hat den Versuch gemacht in einem Büchlein:
„Jesus heute als unser Zeitgenosse" (München, bei C. H. Beck). Einiges
ist sehr gut geraten, einiges aber auch ganz mißlungen, und so speziell
dem Leben der großen Hafen- und Handelsstadt entnommen — das
ist natürlich auch wieder ein Vorzug — daß es für uns Bewohner
des Binnenlandes wieder eine Uebersetzung nötig hat. Aber der von
Elasten beschrittene Weg ist richtig. Vorerst brauchen wir eine Frömmigkeit

von der Art Naumanns, die Gott im Zeitalter der Maschine zu
finden weiß. Aus ihr werden auch Dichter erwachsen, welche die alten
Wahrheiten in Bilder für unsere Zeit zu gießen verstehen.

Aber bedeutet die Einsicht in den Gleichnischarakter nnserer
religiösen Aussagen nicht die Aufhebung ihrer Wahrheit? Müssen wir
nicht das Bildliche immer mehr abstreifen, um durch das rein Begriffliche

in die Wirklichkeit einzudringen? Ich hörte neulich jemand
darlegen, daß anch die modernen Theologen mit ihrem religiösen Reden
selbst Laien, die ihnen Vertrauen entgegenbringen, nicht mehr zu
packen vermögen. Der Redner führte aus, daß wenn wir von Gottes
Persönlichkeit, von seinem Willen, seiner Freude, seinem Wohlgefallen
u. f. w. reden, das den Laien stoße, weil es eine Vermenschlichung
Gottes bedeute und wir im Ernste dem unendlichen Gott nicht solche



— 372 —

menschlichen Gemütsregungen zuschreiben könnten. Auch von einem
Jenseits wollte er nichts hören, da doch kein gebildeter Laie von einer
Grenze im Weltraum, hinter welcher der „Himmel" zu suchen wäre,
mehr wissen wolle, und doch setze das Wort „das Jenseits" immer
noch eine solche Vorstellung voraus. Mit Recht wurde entgegnet,
daß diese Vorwürfe den Gleichnischarakter aller dieser Ausdrücke
übersähen. Wenn wir von Gottes Persönlichkeit reden, so wissen wir
wohl, daß das ein Bild ist, das lange nicht an die Wirklichkeit heranreicht.

Wir nennen aber damit das Höchste, womit wir Gott
vergleichen können. Wir wollen damit ausdrücken, daß er die Kraft
persönlichen Lebens ist und persönliches Leben will; daß wenn wir
uns sein Wesen verständlich machen wollen, sich unsere Gedanken in
der Richtung dessen, was wir Persönlichkeit nennen und darüber hinaus
bewegen müssen. Man hat dafür schon das Wort gebraucht: Gott
ist überpersönlich, das ist aber ein bloßes Wort, das nns in der
wirklichen Erkenntnis von Gottes Wesen keine Spur weiter bringt. Oder
wenn wir sagen: er ist bewnßter, wollender Geist, so haben wir
Persönlichkeit nur umschrieben, das eine Bild mit einem andern ver-
tanscht. Wenn wir Gott unsere menschlichen Gemütsregungen: Freude,
Wohlgefallen, Zorn «. oder unsere Tugenden: Liebe, Treue, Geduld «.
zuschreiben, so wissen wir sehr wohl, daß wir damit nicht sein innerstes
Wesen zureichend beschrieben haben, sondern wir meinen wieder das
Höchste, womit wir sein Verhältnis zu uns vergleichen können.

Wenn wir vom Jenseits reden, so wissen wir sehr wohl, daß
damit nicht ein örtlicher Begriff, irgendwo im Weltcnraum, gemeint
ist, sondern ein Dasein, für das die' Schranken von Raum und Zeit
aufgehoben find. Das vermag sich aber unsere von den Sinnen
abhängige Phantasie nicht vorzustellen und vergleicht jenes höhere Dasein
mit einem fernen Gestade. Sie denkt etwa an ein Volk, das am
Meere wohnt und weiß, daß weit jenseits des Meeres ein anderes
Land sein muß, von dessen wunderbarer Welt schon einzelne Trümmer
durch die Wellen ans Ufer geschwemmt wurden, von dem auch die
alten Leute behaupten, man könne an ganz hellen Tagen die Umrisse
seiner Berge sehen, das zu suchen sich schon Einzelne aufs Meer hinausgewagt

haben, ohne jedoch wieder zurückzukehren. Ich male mit
Absicht aus, um zu zeigen, daß auch das Wort Jenseits ein Bild ist.
Etwas anderes steht uns nun einmal nicht znr Verfügung, wo wir
vom Transscendenten reden; ja auch dieser Ausdruck (das unsere
Erfahrungswelt „Uebersteigende") ist wieder ein Bild.

Wir mögen uns wenden, wie wir wollen, wir werden das Bildliche

nicht los. Gerade je mehr wir nns von der gemeinen Wirklichkeit
entfernen, um so mehr gehen uns die Worte aus und umso nötiger
haben wir die Bilder. Glauben wir wirklich, wenn wir diese ans der
Seite lassen und dafür bloße Abstraktionen, philosophische Kunstausdrücke

brauchen, seien wir der Wahrheit näher gekommen? Nein,
höchstens unlebendiger sind wir geworden und nur noch sür eine Elite



— 373 —

Von solchen verständlich, die sich das Gehirn verrenken gelernt haben.
Ans Herz werden wir keinem mehr dringen. Und der Wahrheit sind
wir immer dann am nächsten gekommen, wenn wir den zntreffendsten
Vergleich, das zum Gemüt am vernehmlichsten sprechende Bild gefunden
haben. Wir wollen bei den Bildern bleiben und darnm anch weiter
von Gottes Liebe, Treue, Gnade, Geduld u. s. w. sprechen. Denn so

lange wir an diesen Leib mit seinen Sinnen gebunden sind, schauen
wir durch einen Spiegel in ein Rätsel nnd warten, bis die Decke von
unsern Augen genommen ist und wir Gvtt schauen von Angesicht zu
Angesicht.

Mit dem Gleichnis darf nicht, wie oft geschieht, das Symbol
verwechselt werden. Auch es hat in der Religion stets eine Rolle gespielt,
namentlich im Kultus. Vor allem ist es in der Kunst zu Hause, aber
auch im täglichen Leben findet es Verwendung. Es ist nicht Ver-
gleichung, sondern Abkürzung. Eigentlich jedes Wort ist ein Symbol,
diese bestimmte Reihenfolge von Lauten repräsentiert einen bestimmten
Gegenstand; der geschriebene Buchstabe ist ein Symbol des Lautes.
Irgend ein Wort, das Bild eines Gegenstandes repräsentiert eine
abstrakte Größe, ist deren Symbol. Wer das Wort hört, das Bild
ansieht, soll an den symbolisch bezeichneten Begriff erinnert werden. Das
Symbol sagt aber nur dem etwas, der feine Bedeutung kennt, es

leuchtet nicht unmittelbar ein wie das Gleichnis. Es beruht nicht
auf Evidenz, sondern auf Vereinbarung und ist darum oft Geheimsprache

oder -Schrift. So war es eben in der jüdischen Apokalyptik
(siehe oben). Oft ist das Symbol mythologischen Ursprungs, vft
beruht es auf einem Vergleich, aber es muß nicht dem bezeichneten
Begriff möglichst ähnlich sein, sondern es hat bloß einen oder zwei
Vergleichungspunkte. Zwischen dem Bild einer Schlange, die sich in
den Schwanz beißt, und der Ewigkeit, deren Symbol sie ift, liegt der
Vergleich bloß in dem „ohne Anfang und Ende"; niemand behauptet,
daß die Ewigkeit im Ganzen der Schlange gleiche. Oder, um ein
gegenwärtig naheliegendes Symbol zu wählen, der Christbaum
repräsentiert Christus; aber das heißt nicht, daß Christus einem Tannenbaum

mit Lichtern gar ähnlich sei, sondern der Vergleichungspunkt
liegt darin: Wie der Baum mit seinen Lichtern durch die dunkle Nacht
strahlt, wie seine grünen Zweige einen Gegenfatz bilden zur winterlich
toten Natur, so ift Jesus als Licht und Leben dem Volk aufgegangen,
das in Finsternis und Todesschatten saß. Dieser Vergleichnngspunkt
soll die Gedanken von dem Baum hin zu Jesus lenken. Daß der
Christbaum ursprünglich ein heidnisches Symbol ist und die jetzige
Bedeutung erst später erhielt, ändert an dem Gesagten nichts.

Das Symbol ist nicht ein Hilfsmittel der Erkenntnis, wie das
Gleichnis, sondern bloß ein solches der Gedankenassoziation, es will
Gedanken und Gefühle in einer bestimmten Richtung lenken. Und da



— 374 —

der Kultus die Gedanken erheben, Stimmungen und Gefühle wecken

will, arbeitet er besonders gern mit dem Hilfsmittel des Symbols.
Wie aber das Gleichnis um feine Wirkung gebracht wird, wenn man
es als Symbol auffaßt, so auch das Symbol, wenn man es mit dem
Gleichnis verwechselt.

Auch das Christentum hatte schvn frühe seine Symbole, die
beiden „Sakramente" Taufe und Abendmahl. Die reinigende und
erfrischende Wirkung des Wassers auf den Untertauchenden lenkt die
Gedanken hin auf die reinigende und erneuernde Kraft der göttlichen
Gnade, damit das Herz von dem Eindruck derselben ergriffen werde.
Die Abendmahlselemente, Brot und Wein, repräsentieren durch den
Vergleichungspunkt des Brechens und Gießens den Tod Jesn, sollen
die Gedanken auf das Brechen seines Leibes und das Vergießen seines
Blutes hinlenken. Wohl dieselbe Bedeutung hat das Symbol des

Kreuzes, die Gebärde des Kreuzschlagens.
Aber wie im Gleichnis immer die Gefahr liegt, daß es für

zutreffende Beschreibung gehalten und zum Dogma gemacht werde, fo
wird beim Symbol der repräsentativen Bedeutung leicht die Meinung
untergeschoben, es diene wirklicher Kraftübertragung, die Taufe
vermittle wirklich Gottes Gnade, im Abendmahl werde die Wirkung des
Todes Jesu angeeignet, das Kreuzschlagen bedeute wirklich einen Schutz.
Alles Gewicht wird dabei auf die Cérémonie gelegt, nach der
psychologischen Vermittlung nicht gefragt. Das ist der Mißbrauch der
magischen Auffassung, bei welcher der Ernst und die Innerlichkeit der
Religion völlig abhanden kommt. Dieser magische Mißbrauch hat
schon vielen auch den vernünftigen Gebrauch des Symbols verleidet.
Man muß sich überhaupt fragen, ob das Symbol nicht in eine weniger
reflektierte Zeit gehöre. Es ist eigentlich ein Unding, wenn man sich

sagt: ich will mir das Symbol vor Augen stellen, um mich dadurch
auf das, was es repräsentiert, hinweifen zu lassen. Wo man so

reflektiert, hat man das Symbol nicht mehr nötig. Es gibt sicher
noch Leute, denen es noch etwas sagt. Aber denen, die nichts damit
anzufangen wisfen, soll man es nicht aufzwingen. Es kann sein, daß
eine neue Zeit auch neue Symbole schafft. Aber es darf nicht so

gehen, daß man sie sucht, sondern sie sollen sich von selbst aufdrängen
und mit Freude ergriffen werden, sonst leiten sie nicht zu den
wirklichen Quellen der Kraft hin. Und darauf kommt es in der Religion
an; sie zu eröffnen, dazu wollen Gleichnisse und Symbole dienen.

R, Liechtenhan.


	Gleichnisse und Symbole

