
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 2 (1908)

Heft: 12

Artikel: Die Menschwerdung Gottes : eine Weihnachtsbetrachtung

Autor: Ragaz, L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-131785

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-131785
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Z54

vie MenscbmrSung Sottes.
Line Wewnaedttdettacdtung.

»eihnachten naht und verkündigt die Botschaft, daß Gott unter
den Menschen erschienen, Mensch geworden sei in Jesns von
Nazareth, dem Christus. Das ist die echte Weihnachtbotschast.

So wird sie in der katholischen Kirche verkündigt, und zwar weniger
wirksam durch abstraktes Predigtwort, als durch Lied und Bild. Das
ist die „große Freude," die den heiligen Franz an jener berühmten
Weihnachtsfeier im Walde bei Greccio im Jahre 1223, die das Vorbild

der später in der ganzen Christenheit üblichen geworden ist,
so überwältigte, daß seine Ergriffenheit und kindliche Seligkeit die
kalte Winternacht wie eine Sonne zu erwärmen schien; das Luthers
Weihnachtsglück, das wieder in Liedern aufglänzt und mit seinem
Schein das Weihnachten der protestantischen Welt erfüllt und erwärmt
bis auf diesen Tag; d a s spricht aus den alten Weihnachtsbildern und
Weihnachtsliedern:

Des ew'gen Vaters einzig Kind,
Jetzt man in der Krippen find't,
In unser armes Fleisch und Blut
Verkleidet sich das ewig Gut.

Das ew'ge Licht geht da hinein,
Gibt der Welt ein' neuen Schein.
Es leucht' wohl mitten in der Nacht
Und uns des Lichtes Kinder macht.

Diese alte WMnachtsbotfchaft wird heute nicht mehr verstanden.
Soweit die neuere Theologie gedrungen ist, wird ste vergeistigt, in eine
ideale Wahrheit aufgelöst. Die protestantische Orthodoxie hat ein
Dogma daraus gebildet und macht die Annahme dieses Dogmas zur
Bedingung der Seligkeit, statt daß aus dieser Botschaft selbst Seligkeit

strömte. Die katholische Kirche bewahrt, wie gesagt, in ihrer
Weihnachtsfeier noch die alten Töne und Bilder, aber sie faßt ihren wahren
Sinn auch nicht mehr. Wir haben die alten Noten noch, aber es

will keine Musik mehr daraus werden; wir haben die alten Worte,
aber sie sind uns Hieroglyphen geworden. Weihnachten ist ein Familienfest

mit einigen ethischen und religiösen Zutaten geworden. Unsere
Weihnachtsfreude nährt sich von einigen Außendingen. Sie ist nicht
mehr eine helle Sonne, fondern künstlich gemachtes Licht. Wir alle
müssen den Sinn der Weihnachtsfeier — und damit der guten
Botschaft überhaupt — wieder entdecken. Er scheint mir aber darin
enthalten zu sein, daß Gott Mensch geworden sei in Jesus Christus und
Menfch werden wolle immer mehr in einer Gemeinde des Christus.

Gott ist Menfch geworden — wenn er das hört, blickt der
moderne Mensch staunend aus. Wenn Einer das zu ihm sagt, und



- 355 —

zwar nicht nur als Meinung des alten Dogmas, sondern als seine

eigene, dann schaut er ihn an mit der Frage im Blicke, ob er wohl
einen Theologen des sechzehnten Jahrhunderts, oder gar einen aus
der Zeit der Konzilien von Nizäa oder Chalzedon vor sich habender
aus dem Grab erstanden sei. Dieses Wort ist ihm vom Moder der
Vergangenheit und vom Zank der Theologen umgeben. Er kann sich

nichts dabei denken, als ein hartes, verstaubtes, Ketzer verfluchendes
Dogma. Wie sollte Gott, der „über allen Sternen" Thronende,
Mensch werden können? Es ist, als ob dieser moderne Christ, der
doch seine Klassiker kennen will, nie etwas von Goethe oder
Schleiermacher gelesen hätte, keine Ahnung davon hätte, daß die
idealistische Dichtung und Philosophie, die in Königsberg und Weimar
vor hundert Jahren aufblühte, überall von dem Gedanken durchzogen
ist, daß Gott im Menfchengeist und in der Menschengeschichte hervortrete.

Wir haben gelernt, Gott als Idee zu denken, oder als Gott
des Jenseits, als Vorsehung,

' als Kirchengott und Stimmungsgott,
nicht als menschgewordenen, menschwerdenden, und den Menschen, die

Welt, zu denken als sein entbehrend. Da kommen denn die Freigeister
und andere Leute und reden vom Christentum als von der Religion
des Jenseits, von Gott als einer fremden Macht, die aus geheimnisvollen

Fernen auf diese Welt herschaue, um sie zu lenken oder zu
richten. Es geht hierin wie immer: die „Freigeister" denken genau
so, wie die „Christen", nur daß sie leugnen, was diese behaupten.
Dem Gott als bloße Idee, als Kirchengott, Stimmungsgott, Jenseitsgott

setzen sie ihre Negation entgegen, indem sie das Diesseits, Natur
und Menschentum, als ihren Gott proklamieren.

Dem steht die Tatsache gegenüber, daß zwar das späte Griechentum

und Judentum Gott in entlegene Himmelsfernen entrückten, daß
aber gerade das Besondere, Neue, Unerhörte, das mit dem Christentum

in die Welt kam, in der Botschaft bestand: „Gott ist Mensch
geworden; er ist auf Erden heruntergestiegen; er ist ins Fleisch
eingegangen und will es immer mehr tun." Und das bleibt für alle
Zeiten sein tiefster, sein eigentlicher Sinn. Wer ihn versteht, der allein
versteht das Christentum, versteht die Weihnachtskunde. Jede Wahrheit
des Evangeliums muß von dieser Sonne beschienen sein, um verstanden
zu werden.

Wenn wir uns anschicken, diese eigentliche Weihnachtswahrheit
wieder zu erfassen, so ist selbstverständlich, daß wir nicht meinen, sie
sei an die Form gebunden, in welche das alte Kirchendogma sie gefaßt
hat. Diese Fassung, die im dritten und vierten Jahrhundert nach
Christus durch das religiöse Denken jener christlichen Generation mittelst
der Denkformen vorgenommen wnrde, die die griechische Philosophie
zubereitet hatte, und die in der Trinitätslehre zu Ende kam, war
damals wohl ein treffliches Gefäß für den kostbaren Inhalt. Aber
aus dem Gefäß wurde eine Versteinerung, als das Denken ganz neue
Formen angenommen hatte. Aus dem, was eine lebendige Geschichte



— 356 —

gewesen war und bleiben sollte, machte man eine Theorie und die Theorie
wurde zur Hauptsache. Das Christsein wurde eine Sache des Intellekts.
Die Menschwerdung Gottes wurde sodann nicht im sittlichen, sondern im
metaphysischen Sinn gedacht, d. h. sie wurde magisch gedacht, als eine

Vergottung der Menschennatur durch die Teilnahme am Christus
vermittelst der Sakramente. Sie wurde ferner im wesentlichen in dem

äußerlich Uebernatürlichen des Lebens Jesus gefunden: der übernatürlichen

Geburt, den übernatürlichen Taten und der übernatürlichen
Auferstehung z die Bedeutung des schlichten Lebens und Sterbens und
der Botschaft Jesu trat dagegen immer mehr zurück.

Es ist klar, daß wir uns nicht diesen alten Formen der Wahrheit

zu unterwerfen haben. Der Inhalt kann anders, kann auf neue
und vielleicht bessere Weise gefaßt werden. Ja, die alte Form mußte
zerbrechen und neue, die wir etwa bilden, werden zu ihrer Zeit ebenfalls

zerbrechen müssen, damit die Wahrheit in ihrem reinen Sinn
völliger ans Licht komme. Es ist eine Trübung der Wahrheit, die
in dem Wort von der Menschwerdung Gottes liegt, wenn sie in einer
äußerlich magischen Verwandlung der Natur, insbesondere der Menschennatur,

oder bloß im äußerlich Uebernatürlichen gesucht wird. Gott
ist Mensch geworden im Menschen Jesus Christus — das muß wahr
sein, ja, wird erst recht wahr, wenn Jesus ganzer, echter, völliger
Mensch war. Sonst bleibt Gott eben Gott und wird nicht Menfch.
Nur in einem Menschen, der an allem Menschlichen teilnahm, „der
versucht wurde allenthalben gleich wie wir," der unseren Kampf
kämpfte, konnte Gott den Menschen ganz nahe kommen, konnte Gott
den Menschen anschaulich werden.

Nur in einem echten völligen Menschen und
Menschenleben konnte Gott den Menschen anschaulich werden.
Darin liegt ein Teil der Wahrheit von der Menschwerdung Gottes.
Es ist eine so einfache und doch so große Wahrheit, die ohne weiteres
einleuchtet. Gott kann den Menschen nur verständlich werden, wenn
er mit ihnen menschliche Sprache redet, nnd er spricht auf die
deutlichste, ja, allein deutliche Weife menschlich zu ihnen, wenn er —
Mensch wird. Es genügt nicht, daß Gott in der Natur zu uns
spricht, diese Sprache verstehen wir nnr ahnend; es genügt auch nicht,
wenn er durch die Geschichte, die eigene oder die des Volkes, zu uns
spricht — auch diese Sprache ist uns zu hoch, zu rätselvoll. So
hatten ja die griechischen Denker — Plato an ihrer Spitze — und
die Propheten Israels Gott erkannt, aber er war ein serner Gott
geblieben, ein nur dem Hochflug des Denkers, der prophetischen
Erleuchtung, oder dem Gesetzesgehorsam erreichbarer. Es fehlte die Ruhe,
die Sicherheit der Gottesgewißheit und Gottesnähe. Die Kluft war
noch zu groß.

Das ist nun, aber die große Weltwende, der Sonnenaufgang
im Verhältnis des Menschen zu Gott, daß im Menschen Jesus, der
dadurch der Christus wurde, Gott den Menschen ganz nahe getreten



— 357 —

ist. Hier ist die Vereinigung von Gott und Mensch vollzogen, nicht
in mythischen, magischen Formen, sondern im hellen Wollen und Tun.
Es ist schwer, dieses offene Geheimnis zu beschreiben; jede Beschreibung
verdunkelt es nur. Es ist einfach eine Erfahrung, die der bisher
führende Teil der Menschheit gemacht hat und die jeder einzelne von
uns wieder machen kann: hier in diesem Menschen, diesem unserem
hohen, heiligen und doch so schlichten und barmherzigen Bruder wird
Gott uns anschaulich und traut. Aus seiner Reinheit leuchtet uns
Gottes Heiligkeit an, aber sie vernichtet uns nicht; denn sie ist
vereinigt mit der Liebe, die das Verlorene sucht, die auch uns sucht.
Durch den Kampf der Passion, den auch er kämpft Und der ihn auch
durch die Gottesferne führt, ist die Kluft zwischen Gott und Mensch
geschlossen worden. Denn gerade darin wird uns nun Gott offenbar;
in den Tiefen des Leides, des Charfreitags, wird er uns sichtbar —
als Liebe, die sich opfert, die nichts ist als Opfer. Am Kreuz sind
wir dem Herzen Gottes so nahe, daß nun keine Macht mehr dazwischen
kommen kann. Gott, der Unendliche, der Majestätische, der Vater in
den Himmeln, wird unser Bruder. In allem Glanz, der von Jesus
ausgeht, der aus seinem Menschlichen grüßt, auch aus dem Kleinen,
wird Gott uns anschaulich, verständlich. So schließen Gott und
Mensch sich zusammen, verstehen sich. So macht Gott Wohnung unter
uns, redet nnsere Sprache, teilt unser Los, leidet mit uns nnd für
uns. Nun ift Gott nicht mehr in den sernen, hohen Himmeln, sondern
mitten in den irdischen Dunkelheiten. Nun wissen es die Herzen, daß

ihre menschlichen Gedanken, ihre menschlichen Schmerzen und Freuden
verstanden sind. Das Elend der Gottesferne kann die Menschheit,
nachdem sie Jesus gesehen hat, nicht mehr ganz überschatten; wir spüren
durch alle Kälte hindurch einen Hauch dieser Wärme; auch die, welche
nichts davon wissen wollen, leben davon. Darum ist von dieser Stelle
jener unendliche Jubel ausgegangen, der im Weihnachtsfest nachhallt,
der es wieder einmal ganz erfüllen svllte: „Gott ist zu uns gekommen,
Gott ist da!"

Aber diese Menschwerdung Gottes in Jesus Christus würden
wir ganz ungenügend verstehen, wenn wir sie verstehen wollten nur
als eine einmalige Tat Gottes, gleichsam bloß als einen göttlichen
Anschauungsunterricht für eine Lehre über Gott. Nein, wir wiederholen

es: Gott wollte damit Wohnung machen auf Erden. Von
diesem Gottesmenschen aus sollte Gottesschein und Gottestrost
hereinströmen in die ganze Menschenwelt, bis nichts mehr wäre ohne Gott.
Das ist der Vollsinn des Wortes von der Fleischwerdung Gottes.
Er sollte der Anfänger einer neuen Art sein, der zuletzt die Erde
gehörte. Seiue Reinheit, seine Güte, seine Freiheit sollte sich wiederholen

in vielen Brüdern und Schwestern. Gott will fort und fort
Mensch werden in seinen Kindern, er will und muß fortwährend und
immer mehr in Menschen den Menschen anschaulich werden. Das Gesetz

und die Freiheit und Herrlichkeit dieser Gotteskinder schildert das



— 358 —

„Evangelium", nichts anderes. Aus dem in die Welt strömenden Leben
Gottes soll werden das Gottesreich auf Erden. Dieses gestaltet
die Erde um nach seinem Willen, schafft aus Streit Frieden, aus
Jammer Freude, aus aller Knechtschaft die herrliche Freiheit der Kinder
Gottes. Nicht in den fernen Himmeln ist Gott, er ist hier, unter uns;
er ist in dir; er wartet nur bis du ihn fühlst, ihn siehst, an ihn
glaubst, und dich erhebst in diesem Glauben, um für ihn, mit ihm
zu arbeiten und in ihm frei und selig zu werdeu. Er wartet nur,
bis die Christenheit, die Menschheit ihn sieht, ihn fühlt, an ihn glaubt
und sich erhebt in diesem Glauben, um sein Reich zu erfassen und zu
ererben bis wir ihn fühlen und schauen, den gegenwärtigen Gott.
Gott will Wohnung machen auf Erden in einer Menschenwelt, die

sein Wesen wiederspiegelt in Reinheit, Freiheit, Hoheit und Liebe, will,
ohne sich aufzugeben, doch völlig in die Menschheit eingehen, daß sie

seiner Herrlichkeit, seines Lebens, seiner Freude voll werde. Wenn
daraus einmal eine sichtbarere, vollere Realität geworden ist als heute,
wenn der Vater Jesu Christi offenbar geworden ist in einer freieren,
gütigeren, reineren, stolzeren Menschheit, Jesus Christus offenbar in
vielen Brüdern und Schwestern, dann können wir aufhören, Beweise
für Gottes Dasein und für die Wahrheit Jesu Christi vorzutragen,
die doch wenig fruchten, dann sehen ihn auch die, die ihn jetzt nicht
sehen wollen. (Und mit Recht! Denn was sind Theorien?) Gott
muß und will verständlich und anschaulich werden in einer Welt, einer
Menschenwelt insbesondere, in der seine Heiligkeit und Liebe Fleisch
geworden ist. Und er will es auch. Er hat es versprochen und hat
es begonnen; er wird es vollenden.

Das, glaube ich, ist die alte, echte, große Weihnachtsbotschaft,
gegen die gehalten alle schönen Gefühle nnd Gedanken, die wir zu
Weihnachten aufbringen, nur sind wie schwelendes Lampenlicht vor
der welterhellenden, welterwärmenden, weltbeseligenden Sonne. Ich
habe nur andeutungsweise davon reden können und vielleicht nicht
einmal verständlich zu machen gewußt, was ich meine. Aber es wird
die Zeit kommen, wo man davon deutlicher zu reden versteht und das
Verständnis wieder allgemein geworden ist; wo das Stammeln zu
einem mächtigen Zeugnis wird, das gehört wird an allen Enden und
alle Welt sroh macht. Schon regt sich überall der Anfang dieser
Erkenntnis. In der Sehnsucht nach einem höheren Menschentum, nach
einer Neuordnung auch der materiellen Dinge lebt etwas von der
Erwartung, daß der Geist auch in die Materie einziehen müsse, sie zu
erhöhen, daß Gott Fleisch werden, daß er sich verkörpern wolle in
einer erlösten Menschenwelt. Durch die Christenheit zuckt die Ahnung
und ist da und dort, diesseits und jenseits des Ozeans, in katholischen
und protestantischen Landen, ja über den Kreis der Christenheit
hinaus schon helle, starke Erkenntnis und Forderung geworden, daß
die in Jesus erschienene Wahrheit Gottes und des Gottesreiches ans
Worten, Stimmungen, Träumen, Dogmen Wirklichkeit, greifbare, ficht-



— 359 —

bare, auch materielle Wirklichkeit werde. Ja, wir dürfen es hoffen,
daß nns noch einmal wieder die alte, hohe Weihnachtsfreude aufgehen,
daß noch einmal die Welt auflauschen, in Glück erzittern werde ob der
neu verstandenen, vielleicht durch Gottes Gabe besser noch als früher
verstandenen guten Botschaft: „Gott kommt, Gott ist da!" L. Ragaz.

«eiSenm!s5lon.

Hmr die überzeugten Anhänger der Heidenmission schreiben wir
nicht. Am allerwenigsten für diejenigen, welche aus Anhängern

<^ Kenner des Werks geworden find. Sie brauchen uns nicht und
kennen ihre Missionszeitschriften, die weit besser orientieren, als wir
es können.

Anders steht's mit den Zweifelnden und unsicher Schwankenden,
die erst nach dem festen Punkt zur Beurteilung der Heidenmisston
suchen. Sie finden in den Missionszeitschriften wohl eine Menge von
Details, in neuerer Zeit oft Artikel von bedeutendem wissenschaftlichem
Wert, weit seltener aber ein liebevolles Eingehen auf ihre eigenen
Gedanken und Bedenken. Nicht selten steht man beim Lesen von
Missionsschriften und Traktaten unter dem Eindruck: diese Leute reden
mit großem Eifer und rührender Liebe von denen, die „noch ferne
find" vom Christentum, recht klein ist aber leider Verständnis und
Rücksicht denen gegenüber, die in der Heimat noch ferne sind vom
Missionsgedanken und noch wenig gespürt haben von der Wucht der
Mifsionsverpflichtung.

Wir wollen nicht einen Vorwurf daraus ableiten. Die Leute,
die in den letzten zweihundert Jahren trotz vielen Widerspruchs und
hämischer Kritik von Seite ihrer Mitchristen den Misstonsgedanken
vertreten haben, verdienen sicher weit mehr Ehrfurcht als Vorwürfe.
Und wenn sie da und dort fast in fektenhafter Weise sich zu ziemlich
exklusiven Missionsgemeindeu und Missionskirchen zusammengeschlossen
haben, fo ist's zum guten Teil eben die Schuld derer, die ihnen stumpfe
Gleichgültigkeit entgegenbringen und ihre heilige Glaubenssache ein
Pietiftenwerk nannten. Es darf aber nicht so bleiben, und es wird
Entgegenkommen von beiden Seiten brauchen znr Ueberwindung dieses
Zustandes. Auch damit ist's nicht getan, daß man der Pietistenmission
eine freifinnige gegenüberstellt. Das Entgegenkommen wird aber da
anfangen müssen, wo am meisten gefehlt worden, d. h. bei denen, die
Jahrzehnte lang stumpf geblieben waren für das größte
Glaubenswerk unserer Zeit.

Man fürchte nun aber nicht, daß wir zu viel verlangen. Es
handelt sich bei diesem Entgegenkommen um das denkbar Elementarste,


	Die Menschwerdung Gottes : eine Weihnachtsbetrachtung

