
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 2 (1908)

Heft: 11

Artikel: Pius X. und der Modernismus

Autor: Huppert, Otto

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-131782

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-131782
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 340 —

Um HvenS vor MerbeMgen.
iRer göttliche Funke in römischer Flut

» Und Weihranchdunst zu ersticken drohte,
Da fachte ein Held die heimliche Glut,

Zum Himmel eiu heiliges Feuer lohte,
Und mutig gab er, den Pfaffen ein Tort,
Statt toter Götzen, lebendiges Wort

Am Abend vor Allerheil'gen.

Den Zeiten zum Trotz die Form sich erhält,
Ob mählich das Wort auch zum Tode erstarret;
So sorglich die Saat einst wnrde bestellt,
Vergebens die Menschheit der Ernte harret:
Des Sämanns wuchtiger Tritt ist verhallt,
Das Wachstum stockt, und die Luft weht kalt

Am Abend vor Allerheil'gen.

Doch siehe! Es regt sich jetzt da und dort
Im Saatfeld ein Sprossen, ein Wachsen nnd Dehnen,
Der Tat entgegen reifet das Wort;
Die hoffende Menschheit wartet mit Sehnen,
Daß der Wahrheit Keim dnrch die Schalen sich drängt,
Der Geist überlebte Formen zersprengt

Am Abend vor Allerheil'gen.
H, Luther (Braunwald, Glarus),

?ius X. uns Ser Modernismus.

iRie soeben erschienenen beiden Broschüren über den Modernismus
» („Antwort der französischen Katholiken an den Papst" nnd

„Programm der italienischen Modernisiert," beide verlegt bei
Eugen Diederichs, Jena) zeigen dem Laien zum ersten Male in kurzer
Fafsung die Ziele, welche die Bewegung verfolgt und ihre Stellung
zur katholischen Kirche. Besonders die Antwort der italienischen
Reformer auf die im Herbst vorigen Jahres erschienene Enzyklika berührt
ungemein sympathisch durch die Klarheit der Sprache und die sachliche
Verteidigungsart. Sie ist frei von jeder persönlichen Schärfe gegen
den Papst, hält sich an das Tatsächliche und überläßt das Urteil über
die päpstliche Bannschrift und deren Verfasser den Lesern. Mit dieser
Schrift wollen wir uns nachfolgend näher befassen.

Der Modernismus ift ein Erzeugnis unserer Zeit, der mit
Naturnotwendigkeit ebenso sicher kommen mußte, wie die entsprechenden



— 341 —

Bewegungen in andern Religionen. Jedwede Kirche ist eben eine,
für das Leben der Menschen notwendige Form, dazu geschaffen uns
die absoluten göttlichen Wahrheiten näher zu bringen, um so die
religiöse Entwicklung unseres inneren Menschen anzubahnen und zur
Frucht zu bringen. Ebenso wie die ganze Menschheit und die Völker
stetig fortschreiten, muß auch die Form der Religion den Fortschritt
mitmachen. Dieser kann von Menschenhand wohl für eine Zeit lang
aufgehalten werden, niemals aber dauernd. Wer allerdings weiß, wie
gewaltig der Bau des Papsttums ist, der wird nicht so leicht den

Optimismus einiger, besonders kampfesfroher Vertreter der
Reformkatholiken teilen, welche an eine in absehbarer Zeit stattfindende,
umfassende Wirkung ihrer idealen Bestrebungen glauben. Andererseits
ist aber nicht anzunehmen, daß die jetzige, im Großen angelegte
Bewegung wieder ganz zur Ruhe kommen wird. Pius X. hat
vollkommen Recht, weun er meint, „die Sicherheit des ganzen katholischen
Wesens sei in Frage," er täuscht sich aber, wenn er glaubt, diese

Sicherheit durch die Enzyklika wieder herstellen zu können. Nichts
war besser geeignet, die modernistischen Ideen, die ja hauptsächlich von
katholischen Priestern herstammen, in Laienkreife hineinzutragen, als
diese, an die Zeit mittelalterlicher Inquisition stark erinnernde päpstliche

Verordnung. Betrachten wir nunmehr einige reformkatholische
Pläne und Pius X. Stellung zu ihnen.

Einen scharfen Tadel erhalten die Moderniften wegen der
Behauptung, daß alle Religionen in sich etwas Wahres haben, daß sie

sich somit in ihrem Werte nur dem Grade der Vollkommenheit nach
unterscheiden. „Die gegenwärtigen und die vergangenen religiösen
Formen stehen zum christlichen Bekenntnis nicht im Verhältnis der
Gleichheit, sondern in dem des weniger Vollkommenen zum
Vollkommenen." Die Enzyklika nennt das „Wahnsinnsträume". Nach
der Ansicht ihres Verfassers ift die katholische Religion das absolut
Wahre an sich, „ohne den geringsten Flecken des Irrtums." Zum
Beweise dafür werden Ansprüche früherer Päpste angeführt. Dennoch
behaupten die Modernisten, sich nicht im Widerspruch mit der Tradition
zu befinden, und sie führen, zum Beweise dafür und zwar im
vorliegenden Falle mit Erfolg, den hl. Justinus und den hl. Anselm an.
Ueberhaupt ist der Umstand von besonderem Interesse, daß die italienischen
Modernisten ganz allgemein vorgeben, weder gegen die Lehre der
Kirchenväter noch die der Konzilien mit ihren Reformplänen zu
verstoßen. Sie wollen wahre Mitglieder der katholischen Kirche sein
und bleiben und augenscheinlich nur innerhalb der Grenzen, die ihnen
als Kirchenmitglieder gesteckt sind, reformieren. Daß ihnen dies aber
nicht immer gelingt, mag die Behandlung des folgenden Punktes
zeigen, über den die päpstliche Schrift diskutiert.

Religion ist nach Ansicht der Modernisten nur eine Lebensform,
und ihre Erklärung muß daher auch im Leben des Menschen gesucht
werden. Wie alle Lebenserscheinungen, so ist auch die Religion auf



— 342 —

ein kategorisches Verlangen zurückzuführen, „dessen Befriedigung durch
die in den Tiefen des Gemüts sich vollziehende Erfahrung vom Göttlichen

in uns möglich wird." Alle die von der scholastischen Metaphysik

geführten Gottesbeweise sind hinfällig. Nur auf dem Wege
innerer Erfahrung kann Gott erkannt und der „Beweis von der Existenz
Gottes kann nur vvn dem Bewußtsein und im Bewußtsein des Menschen
geführt werden." Es ist nun sehr bezeichnend, daß der Verfasser der
Enzyklika zur Widerlegung der verschiedenen modernistischen Behauptungen,

lediglich Aussprüche von Päpsten und Dekrete von Konzilien
heranzieht. Was dort gesagt würde, ist unfehlbar richtig und unbedingt

verbindlich, das eigene Urteil auf gesundem Menschenverstand
basierend, kommt daher überhaupt nicht zur Geltung. So wird denn
auch hier den Reformern einfach eine Entscheidung des vatikanischen
Konzils entgegengehalten. (Os tricks «an. 3): „Wenn jemand sagt,
daß die göttliche Offenbarung durch äußere Zeichen nicht beglaubigt
werden könne, und deshalb die Menschen nur durch die innere
Erfahrung des Einzelnen oder individuelle Inspiration zum Glauben
bewegt werden dürfen, sei er im Banne." Darauf antworten die
Modernisten, daß sie gar nicht gegen diefe päpstliche Bestimmung
verstoßen, da ja hier nicht vom Glauben an Gotte sondern von der
göttlichen Offenbarung die Rede sei, daß aber die Uebertragung dieser
Offenbarung nur durch äußere Zeichen geschehen könne. Um näher
zu zeigen, wie sie dies meinen, führen sie einen vortrefflichen Ausspruch
des hl. Thomas an: „Der Lehrer erzielt beim Schüler weder das
Licht des Verstandes noch die Begriffe, aber durch seine Belehrung
eifert er den Schüler an, daß er seinerseits mit der Kraft seines eignen
Verstandes in sich verständliche Begriffe bilde, von denen der Lehrer
die äußeren Zeichen ihm vor Augen stellt." Wer unbefangen urteilt,
muß trotzdem zugeben, daß diese Auslegung der Konzilbestimmnng
gesucht ist, und schließlich werden die Modernisten nicht gnt anders
handeln können, wie seinerzeit Luther durch seine, für damalige
Zeit überaus kühne Behauptung, daß auch Konzilien irren können.
Besonders scharf tritt die Enzyklika den Reformern wegen ihrer
Auffassung über die Dogmen entgegen. Die Modernisten stützen sich

darauf, daß die neueren kritisch-historischen Untersuchungen gezeigt
haben, daß die Dogmen des Glaubens in ihrer Formulierung nicht
bis zur ursprünglichen Lehre Jesu und seiner ersten Anhänger
hinaufreichen. Die Dogmatik ist entstanden aus einem inneren Bedürfnis
heraus, damit das durch das Evangelium hervorgerufene religiöse
Bewußtsein Nahrung und Förderung finden sollte. Die Dogmatik ist
somit ebenso wie die Kirche den Gesetzen der Entwicklung unterworfen.
Daher ist eine Kritik der Dogmatik nicht nur erlaubt, sondern unter
Umständen geboten. Es folgt dann eine eingehende kritische Behandlung

der beiden für die christliche Kirche fundamentalen Dogmen,
nämlich des trinitarischen und des christologischen. Es ist ganz natürlich,

daß Pius X., der die neuen kritischen Untersuchungen nicht nur



— 343 —

nicht anerkennt, sondern aufs tiefste verdammt, diese ketzerischen
Auffassungen scharf verurteilt. Für ihn gibt es nur eine Wahrheit,
nämlich die von den Kirchenvätern und Konzilien verkündigte. Für
ihn ist daher auch die Widerlegung im vorliegenden Falle recht einfach
und klar vollzogen, wenn er sich folgender Bestimmung des vatikanischen
Konzils bedient (Konstitution, Osi villus, Kap. 4) : „Denn die Lehre
des Glaubens, die Gott geoffenbart hat, ist nicht wie eine Erfindung
der Philosophie dem menschlichen Geiste vorgestellt worden, um durch
ihn vollendet zu werden, sondern sie ward wie ein göttliches Depositum
der Braut Christi übergeben, um durch sie treu bewahrt und ohne
Irrtum erklärt zn werden. Daher ist auch jener Sinn der heiligen
Dogmen immer fest zu halten, den die heilige Mutter, die Kirche,
einmal erklärt hat, und niemals darf von diefem unter dem
Scheine tieferen Verständnisses abgewichen werden." Auch
über das Verhältnis der Theologie zu den andern Wissenschaften läßt
sich die Enzyklika in sehr bezeichnender Weise näher aus durch Bezugnahme

auf ein apostolisches Schreiben Leo XIII.: „Jedermann weiß,
daß in der großen und mannigfaltigen Menge von Fächern, die sich
dem wißbegierigen Geiste darbietet, die heilige Theologie so sehr den
ersten Platz verdient, daß ein alter Spruch der Weisen sagt, die übrigen
Wissenschaften und Künste hätten die Aufgabe, ihr nützlich zu fein
und gewissermaßen nach Art von Mägden zn dienen."

Den härtesten Widerstand wird die katholische Kirche solange sie

in ihrer heutigen Form besteht dem Modernismus bieten, wo es sich

um Aenderung des Verhältnisses von Kirche und Staat, sowie der
Aenderung der Kirchenverfafsung handelt. Es ist töricht, sagen die

Modernisten, heute noch über die übrig gebliebenen politischen
Machtbefugnisse zu wachen und zu versuchen die alten wiederzugewinnen.
Dadurch würdigt man die Kirche zu einer Bureaucratie herab. Und
sie raten daher eindringlich etwa folgendermaßen: Laßt uns Kirche
und politische Tätigkeit vollkommen trennen, nur so kommen wir zum
wahren Christentum! Laßt uns ferner dahin wirken, daß die Regiernng
innerhalb der Kirche weniger zentralisiert sei und laßt auch den Laien
bis zn einem gewissen Grade an der Regierung teilnehmen! — Wer
nun jemals in katholischen Gemeinden gelebt hat, weiß, daß die
Modernisten hier etwas vor der Hand noch Unmögliches verlangen. Der
Katholik sieht noch heute in seinem Geistlichen eine absolute Autorität,
einen Vertreter Gottes. Daher ist auch die Macht selbst der niederen
Geistlichkeit ihren Gemeindemitgliedern gegenüber fast eine
unumschränkte. Diese Macht wächst mit dem Grade der Stellung; ste, die

ohne Zweifel auch ihr Gutes hat, im ganzen aber verderblich wirkt,
zu brechen, wird auf dem Wege langsamen Fortschrittes wohl kaum
möglich sein. Hauptsächlich aus diesem Grunde scheint es uns auch,
daß der Modernismus vorläufig wenig Früchte zeitigen wird. Dazu
fehlt, wie Prof. Holl mit Recht behauptet, „die entscheidende Parole,
das hypnotisierende alles überschallende Feldgeschrei."



— 344 —

Zum Schluß mögen noch die Maßnahmen, die Pius X. in der
Enzyklika gegen den Modernismus ergreifen zu muffen glaubte, kurz
Erwähnung finden. Die Ursachen des Modernismus, sagt Pius X.,
sind „Neugierde und Stolz," die im Innern der Bekenner dieser falschen
Lehren Fuß gefaßt haben. Darum sollen derartig stolze Menschen
gedemütigt werden, indem man sie nn möglichst niedrige Stellen setzt,

wo sie weniger schaden können. Huldigen sie auch weiterhin
modernistischen Ansichten, so sind sie ihres Amtes zu entsetzen.

Die Erziehung der Zöglinge an den Seminarien soll noch strenger
scholastisch sein als bisher. Lehrfächer, die an einer katholischen
Universität vertreten sind, dürfen an einer weltlichen Universität nicht
gehört werden.

An allen Diözesen sollen amtliche Zensoren angestellt werden,
die alle erscheinende Schriften lesen und sie für Katholiken entweder
freigeben oder verbieten. Tagesblätter und Zeitschriften unterstehen,
insofern ste von Katholiken herausgegeben werden, der Zensur.

Priesterversammlungen sind nur ganz selten zu gestatten nnd
dann auch nur unter der Bedingung, daß keine Gegenstände behandelt
werden, welche den Modernisten Gelegenheit geben könnten, sich über
ihre Lehre auszulassen.

Endlich soll in allen Diözesen ein „Rat der Wachsamkeit"
eingerichtet werden, der mit dem Bischof alle zwei Monate zusammenkommt,

um über das, was sie etwa Modernistisches erspäht haben, zu
berichten. Verhandlungen und Beschlüsse sind stets streng
geheim zu halten. Die Bischöfe selbst müssen alle drei Jahre dem
Papste Bericht erstatten über ihre Arbeit gegen den Modernismus.

Eine Erörterung über diese, in unserem Zeitalter getroffenen
Bestimmungen gegen eine Geistesrichtung erübrigt sich. Pius X.
ist dabei aber nur das Produkt der Verhältnisse. Die Modernisten
nennen ihn „einen grundehrlichen pflichtgetreuen Mann," der nur das
Gute will, allerdings ein Mann, der sein Leben gleichsam auf dem
Lande in frommer Zurückgezogenheit verbracht hat, ohne das Leben
unserer Zeit zu kennen und ohne auch nur je das Bedürfnis verspürt
zu haben, es kennen zu lernen. Neugierde nennt er ein gefährliches
Uebel; ihn hat sie, nach seiner eignen Aussage, uie geplagt. So hat
er denn zu der Enzyklika, von feinen eifrigen Beratern verfaßt, allem
Anscheine nach nur seinen Namen hergegeben, und wenn auch sicher
die getroffenen Maßnahmen durchaus in feinem Sinne geschrieben
sind, so ist er selbst sich wohl kaum bewußt, seiner Kirche, ohne es

zu wollen, einen Schlag versetzt zu haben.
Jedenfalls dürfen wir behaupten, daß die modernistische Bewegung,

gerade für uns, die wir uns Protestanten nennen, eine Fülle
des Lehrreichen bietet. Möchten wir doch des Namens nnserer Kirche
eingedenk sein und Ursache und Wert des Kampfes erkennen, der in
der Schwesterkirche entbrannt ist! Otto Huppert (Davos).


	Pius X. und der Modernismus

