
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 2 (1908)

Heft: 11

Artikel: Christentum und Klassenkampf

Autor: Tischhauser, Em.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-131780

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-131780
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 330 —

lebens flüchtet, wo man nur von Gott und der Seele und durchaus
nichts anderm wissen will. So lese ich eben in den Betrachtungen
eines deutschen modernen Theologen über den Düsseldorfer Katholikentag:

„Uns ist es ausgemacht, daß die ,Welt' ihre Ordnung
unabhängig vom Christentum hat; der Katholik will durch das Christentum
Ordnung in die Welt bringen Wir wissen, daß die Offenbarung
nur eine innere Mission hat sür die einzelne Seele; der Katholik
glaubt an ihre öffentliche Mission für die allgemeine Kultur." So
entschieden wir uns gegen das sperren werden, was ein Katholikentag
unter christlicher Ordnung der Welt versteht, so entschieden werden
wir uns auch wehren, wenn dieses die Waffen strecken vor der
gegenwärtigen Weltordnung als protestantischer Grundsatz proklamiert wird.
Wenn wir mit den gegenwärtigen unidealen Ordnungen rechnen und
uns in sie hineinstellen, so dürfen wir dabei niemals die Aufgabe
ihrer Ueberwindung aus dem Auge verlieren; wir müssen sie unserm
Bewußtsein beständig gegenwärtig halten. Wäre das mehr geschehen,
würde die Christenheit weniger die unideale Wirklichkeit als
unabänderliches Verhängnis betrachten, wäre mehr entschlossener Wille zur
Verchristlichung der Politik und des Wirtschaftslebens vorhanden, wir
wären sicher schon manchen Schritt weiter. Wir wissen allerdings
wohl, daß wir die Welt nicht von heute auf morgen aus den Angeln
heben und daß das, was wir erstreben, für den Augenblick unmöglich
ist und auch die nächste Generation es noch nicht genießen wird.
Aber sobald die Menschheit aufhört, das für den Augenblick
Unmögliche zu wollen, verurteilt sie sich zum Stillstand. Sie wird in
diesen Fehler verfallen, sobald sie nur etwas für die Seele tun will.
Aber wo sie sich zur Mitarbeit Gottes berufen weiß, da wird sie anch Arbeit
leisten, deren Frucht sie selbst nicht mehr genießt; denn das Ziel ist
nicht eiu Genuß, sondern Gottes Sache. Wo sie sich Gott verpflichtet
weiß, da erwacht Mut und Wille, auch die Rechtsordnung den
sittlichen Grundsätzen zu unterwerfen. Und wo ein Wille ist, da ist auch
ein Weg. R. Liechtenhan,

Ldristenlum uns Klassenkamps.

^m Laufe des Sommers ist unter obigem Titel von F. W. FörsterI ein Buch erschienen. Es zeigt uns die soziale Stellung des Ver-
fassers. Mit großem Eifer hat er fich mit den ethischen Problemen

befaßt, welche in den sozialen Erscheinungen unserer Zeit zu Tage
treten. Das Buch enthält eigentlich nur zwei oder drei Kapitel, welche
feinem Titel entsprechen (1. Klassenkampf und Ethik, 2. Psychologische
und pädagogische Gesichtspunkte für Unternehmer und Betriebsleiter),
andere scheinen ihm mehr zur Aufrundung angehängt, so z. B. : Die



— 331 —

Stellung des Geistlichen zur sozialen Frage, Die Dienstvotenfrage und
die Hausfrauen, nnd Der Bildnngswert des häuslichen Berufes.

Der Verfasser gibt in seinen Abhandlungen manche beherzigenswerte

Winke für Arbeiter und Arbeitgeber, er bringt interessante
Einzelheiten aus den sozialen Verhältnissen von England und Amerika.
Förster versteht es, iu die Details ethischer Probleme einzudringen.
Schade, daß er sich in diesen zn sehr verliert auf Kosten einer großen
und allgemeineren Orientierung.

In der Arbeiterfrage steht Förster im allgemeinen für den

Fortschritt ein. Die Organisationen sind ihm eine Notwendigkeit. Er
redet unbedenklich bedeutenden Lohnfteigerungen nnd einer verkürzten
Arbeitszeit das Wort und beweist uns an treffenden Beispielen, daß
die Verwirklichung dieser Postulate keine Verminderung der Produktionsfähigkeit

uud der Arbeitsleistung nach sich ziehe. Förster hat auch
ein Verständnis dafür, daß in der Arbeiterbewegung und in den

Gewerkschaften große sittliche Faktoren liegen.
Dennoch vermag Förster zu der gegenwärtigen Arbeiterbewegung

mit ihrem sozialistischen Gepräge kein positives Verhältnis zu gewinnen
und zwar aus dem einfachen Grunde nicht, weil sie auf dem Boden
des Klassenkampfes steht. Die Polemik gegen diesen letzteren ist denn
auch die Haupttendenz seines Buches. In immer neuen Wendungen
wird uns die sozialistische Taktik in ihrer abschreckendsten Form vor
Augen geführt und der verderbliche Einfluß eines Marx nachgewiesen.
Diese einseitige Stellungnahme läßt den Verfasser nicht zu einem
unbefangenen Urteil über die größte soziale Richtung der Neuzeit gelangen.
Als ob der Sozialismus überhaupt in erster Linie Klassenkampf sein
müßte. Sind es denn wirklich nur die niedrigsten haßerfüllten Kampfesinstinkte,

auf welchen die Begeisterung von Millionen sozialistischer
Arbeiter beruht?

Da hat ein Kalthoff tiefer geschaut, wenn er vom Sozialismus
sagt: „Er ist eine Lehre, die ein Heilmittel gegen alle Schäden und
Gebrechen des Lebens verheißt, die eine völlige Um- und Neubildung
des Menschenwesens, eine Ueberwindung aller feiner schlechten,
gemeinen, niederen Instinkte in sich schließen soll. Die
Lehre ist zuerst noch das Zauberwort, das alle Menschheitsideale in
sich aufnehmen und verwirklichen muß, das Wort, dem alle sehnenden
und hoffenden Menschengeister entgegen jauchzen. Der Sozialismus
besitzt die ungeheure Werbekraft, die Menschen auch unbewußt, ja
gegen den eigenen Willen, in seinem Bann zu behalten, indem er das
große Heer der Zukunftsmenschen, der schaffenden, vorwärts schauenden
Geister um sich sammelt," Davon weiß Förster nichts. Er kann
sich nun einmal keinen andern Sozialismus denken, als jenen, der
sich mit den gemeinsten Kampfesmitteln eines verbitterten Proletariates
identifiziert.

Förster ist in seiner Polemik auch viel zu sehr von der Idee
eines wissenschaftlichen Sozialismus bestimmt. Wie könnte



— 332 —

er sonst sagen: „Ein sozialistischer Student ist ein Widerspruch in sich

selbst, denn voraussetzungslose Prüfung ist das Wesen der Wissenschaft
und ein Studierender, der mit dem Problem fertig ist, bevor er es

wirklich allseitig hat durchdringen können, hat sich damit selbst des

Rechtes begeben, ein Jünger der Wissenschaft zu heißen." Mit
demselben Recht könnte man sagen: Ein Student dürfe fich nicht zum
Christentum, jedenfalls nicht zum Protestantismus oder Katholizismus
bekennen. So gut als im Christentum, so ist auch im Sozialismus
eine Lebensmacht offenbar geworden, die weit über eine
trockene wissenschaftliche Lehre hinausgeht. Die Studenten,
welche Prof. Ragaz unter einem nicht enden wollenden Beifallssturm in
Aarau zujubelten, brauchen durchaus keine wissenschaftlich überzeugten
Sozialisten gewesen zn sein. Es kamen ihnen aber im Sozialismus
große lebendige Wahrheiten zum Bewußtsein, die
unmittelbar znm Herzen und Gewissen redeten. So ist es

Tausenden gegangen. Die großen Gedanken einer Umgestaltung und
Erneuerung, der ganze Ernst brüderlicher Liebe und Solidarität und
der Kampf gegen die faulen Zustände der jetzigen Gesellschaftsordnung
haben den Sozialismus für viele edle Geister so anziehend gemacht.

Im Einzelnen mögen die Abweichungen groß sein. Der Eine
ist Marxist, der Andere ist Revisionist, der Dritte baut sich seinen
besonderen christlichen Sozialismus, der Vierte ist Anhänger Tolstois.
Manche nennen sich Sozialisten, obgleich sie kein festes Zukunftsbild
vor sich sehen, aber sie erblicken im Sozialismus große, neue
Richtlinien, denen sie freudig folgen.

Die einseitige, wissenschaftliche Betrachtungsweise Försters zeigt
sich besonders deutlich in einer Kritik, die er einem Geistlichen zn teil
werden läßt. Derselbe schrieb: „Der Mammon gedeiht nur, wenn
die Tausende, die er sich Untertan gemacht, auf der elendesten Stufe
des Menschendaseins niedergehalten werden." Förster setzt hinzu:
„Das ist eine Nationalökonomie, die nur noch auf der untersten Stufe
der sozialistischen Parteiliteratur ihr Dasein fristet." Gewiß ist der
Satz vom wissenschaftlich ökonomischen Standpunkt aus anfechtbar.
Es entwickelt sich aus der modernen Technik eine Steigerung der

ganzen Lebenshaltung des Arbeiters. Aber dennoch hat jener Satz
die Tatsachen auf seiner Seite. Einstweilen ist es noch in tausend
und aber tausend Fällen so, wie Kutter sagt.

Und übrigens: Hat der Sozialismus mit dem Augenblick sein Recht
eingebüßt, wo die Entwicklung ihm in feinen schlimmsten Prophezeiungen
Unrecht gegeben, oder wo ein wissenschaftliches Axiom, wie z. B. dasjenige
von der Mehrwerts- und Verelendungstheorie unhaltbar geworden ist?
Eben weil er für uns viel mehr ist als eine wissenschaftliche
Theorie, weil er vielmehr von uns religiös umgewertet und
bestimmt wird, behält der Sozialismus für uns seine
Bedeutung in dem Glauben an eine gänzliche Umgestaltung
und Erneuerung, die in ihm zum Ausdruck kommt. Wie wenig



— 333 —

es uns dabei darauf ankommt, beim traditionellen Sozialismus stehen
zu bleiben, oder ihn zum ausschließlichen Ziele zu machen, das hätte
Förster bei gutem Willen mit aller Deutlichkeit von Ragaz hören
können. Derselbe sagt (in seiner Schrift: Das Evangelium und der
soziale Kampf der Gegenwart) : „Ich möchte nicht den Schein erregen,
als ob nun doch die Sache Jesu mit einer bestimmten Gesellschaftsordnung

solidarisch erklärt werden solle. Es mnß durchaus die Möglichkeit

zugegeben werden, daß, wenn der Sozialismus seinen Beitrag an
die Aufwärtsführung der Menschheit geleistet hat, wieder neue und
bessere Regelungen dieses Teiles der menschlichen Angelegenheiten
kommen können."

Weil Förster den ganzen Sozialismus so äußerlich wissenschaftlich
mechanisch auffaßt, so kann er auch in unserem Bekenntnis zu ihm
nur eine Verflachung finden. Und diesen Vorwurf erhebt er besonders
gegen die religiös-soziale oder radikal-soziale Gruppe der schweizerischen
Geistlichkeit. Es berührt den unbefangenen Leser peinlich, hier einem
Ton zu begegnen, der jeder anständigen Polemik Hohn spricht. Wir
wollen das Urteil über die folgenden Kraftproben einem jeden selbst
überlassen.

„Ein solches soziales Christentum kommt letzten Endes nur auf
soziales Heidentum heraus." — „Warum interpretiert jener soziale
Pfarrer nicht lieber das Evangelium, statt über die technischen
Tendenzen des Kapitalismus zu philosophieren," — u. a, O. : „Alles andere
ist bewußtes oder unbewußtes Staubrutschen vor der Sozialdemokratie,"
u. a. O. : „Verehrte Herren, glaubt ihr denn wirklich, daß ein solch'
schwächliches Versteckspielen (oder wißt Ihr es nicht besser?) mit all'
dem Ungeheuern, was Christus mehr ist, als ein bloßes Ehrenmitglied
der Volksbewegung, daß solch' Versteckspiel zc."

Bald redet er von unserer „kindlichen Hoffnungsseligkeit" und
bald ist ihm die Art, wie Ragaz zu deu Arbeitern redet, nur eine
„peinliche Werbung um die Gunst von Elementen, denen man nicht
mit dem Allerheiligsten nachlaufen soll." An einem andern Ort
vergleicht er die sozialen Geistlichen mit Tramkutschern, oder er wirft
uns vor, daß wir unsern Gemeinden nur ein ganz diesseitiges Christentum

bieten, Karl Marx zum Propheten machen, „aber von dem einen,
was Not tut, nur so viel zu sagen wissen, wie ein kleines Kind, das
sich auf die Straße verirrt hat und nur noch den Namen seines Vaters
rufen kann."

Es ist klar, daß ein Mann, der in einer Sprache gegen uns
redet, die von Gift nnd Haß diktiert ist, kein Verständnis für unsere
Bestrebungen haben kann.

Die Verständnislosigkeit kann man niemand übel nehmen, fo
weit sie nur ein Mangel an Fähigkeit ist, anderes und andere zu
verstehen. Aber wir können Förster hier von dem Verdachte nicht
freisprechen, daß er uns nicht verstehen wollte. Er hat unsere Ideen
in so verdrehter Weise wiedergegeben, wie es ihm als Dozent der



— 334 —

Ethik nicht ziemte, wenn es ihm mich den Beifall Vieler eintragen
wird. Soll ich noch weiter davon reden, wie Förster sich als Herzens-
kündiger der sozialen Geistlichen aufspielt, so z. B. wenn er sagt:
„Die auswendigen Dinge nehmen in ihrem ganzen Empfinden und
Denken einen so alles andere überschattenden Raum ein, daß ihnen
jede Konzentration sehlt :c." Oder a. O. : „Ihr ganzes Christentum
ist so sehr nur soziale Gerechtigkeit geworden, daß das persönliche
Leben fast ganz eliminiert ist, gar keine solide Nahrung mehr bekommt
und absterben muß, wie ein Banm, der kein Wasser erhält."

Ist es fein, svlche Urteile über das Innenleben von Mitchristen,
die man gar nicht näher kennt, öffentlich auszusprechen? Wie kann
Förster solche Aussagen mit dem innerlichen Christentum, das er so

sehr betont, in Einklang bringen?
Aber Förster leistet sich noch mehr. Er gibt sich den Anschein,

als kenne er auch unsere Art der Predigt und Wirksamkeit in unseren
Gemeinden. „Bekehrt man die Seelen nnt sozialen Anklagepredigten?"
u. a. O. : „Statt diese transzendente Kraft des Christentnms neu zu
beleben, giebt man ein ganz diesseitiges Christentum, das drohend,
scheltend und anklagend und mit großen reformatorischen Worten, die

Dinge dieser Welt umkreist." U. a O. : „Diesen Eindruck habe ich

mehrfach ganz besonders intensiv aus den Predigten jener Richtung
über Jesus und den modernen Arbeiter erhalten." Ich möchte wissen,
von wie vielen nnserer Geistlichen Förster Predigten gehört hat und
wie oft. Obwohl Förster unser Arbeiten in nnseren Gemeinden gar
nicht kennt, giebt er unter der Maske des Kenners seinen Lesern ein
Bild von unserer Pastoralen Wirksamkeit. Ich kann nur im Namen
unser aller sagen, daß es eine elende Karrikatur ist.

Wie wenig man auf Kosten des Innenlebens die Umgestaltung
der äußeren Verhältnisse betonen kann, das zeigt uns statt aller
andereil Beweise in Worten die Abschiedsfeier einer dieser Geistlichen
vvn seiner Gemeinde. In dem großen, gefüllten Zunftsaale bekannte
eine große Anhängerschaft, unter denen kanm ein Dntzend
Sozialisten waren, was sie an innerer Förderung gerade an
den Predigten ihres Seelsorgers gehabt hatten. Ich glande mit Wahrheit
sagen zu können, daß wir sozialen Pfarrer fast ansnahmslos in diesem
Sinne zn wirken bestrebt sind. Diese Ausnahme macht iu der Tat
Pfarrer Kutter. Gewiß, Kutter ist einseitig. Aber dürfen wir nicht
einem so originalen und starken Geist auch das Recht seiner
eigenartigen nnd einseitigen Wirksamkeit einräumen? Wenn wir zugebeil,
daß eine nene, große Zeit schon eingeläutet hat, so versteht es sich

von selbst, daß auch Wahrheiten gesagt sein müssen, die nur in ihrer
Einseitigkeit die nötige Durchschlagskraft habeu. Kutter würde es zu
allererst ablehnen, wenn seine Art der Pastoralen Tätigkeit in Zürich
zum Muster unserer sozialen Wirksamkeit genommen würde.

Förster will und kann es einmal nicht verstehen, daß man mit
unserem stärkeren Eintreten sür neue Verhältnisse auch die Pflege des



— 335 —

inneren Menschen verbinden kann. Wenn dies in unserer Literatur
nicht immer genügend hervorgehoben wurde, so liegt das zum Teil
daran, daß wir es voraussetzten, zum Teil aber an der Tatsache, daß
die lange Vernachlässigung des sozialen Evangeliums auch eine stärkere
Betonung desselben notwendig machte. Wie wichtig uns auch der
Jndividnalismus ist, dafür noch ein Citat von Ragaz:

„Der eine Pol der Predigt Jesu ist der unvergleichliche Wert
der Seele, denn der Mensch ist Gottes Kind, er wird durch die

Verbindung mit dem Vater über Welt und Weltdienst emporgehoben zu
königlicher Freiheit u. a." „Das ist die Tat Jesu, daß er die
Seele frei gemacht und zur Herrin über die Welt erhoben hat.
Sie ist das allein Wertvolle. Ueber ihr Verlorengehen ist
Kummer, über ihr Gerettetsein Freude im Himmel. Damit hat Jesus
den Menschen auf den Schild erhoben, den Menschen, ganz losgelöst
von Stand, Bildung, Besitz, Nationalität, den Menschen als Kind
Gottes. Diesen Individualismus des Evangeliums, diese königliche
Freiheit und Herrlichkeit des Gotteskindes haben Paulus und Luther
am besten verstanden und am großartigsten geschildert."

Wie macht sich neben diesen Aussagen die Behauptung Försters,
daß man soziales Christentum gegen Seelenchristentum ausspiele?
Das Letztere wird nur bekämpft, soweit es überschätzt, oder als rein
erbauliche Betrachtung, Seelenkultus und Selbstzweck wurde. Auch
aus Kutters Schriften läßt sich herauslesen, wie aus der Tiefe des

Innenlebens die Kraft zur Umgestaltung unserer Verhältnisse gewonnen
werden muß und wie weit entfernt er von jener Veräußerlichung im
praktischen Christentum ist, die ihm Förster vorwirft. So, wenn
Kutter sagt: „Tun können wir überhaupt nichts, empfangen müssen
wir. Von Gott selbst empfangen, was nns fehlt. Wir haben neue
Kräfte, neue Herzen nötig. Nötig, daß wieder aus der Tiefe
unseres Geistes Leben ans Gott selbst sprudelt. Doch das
können wir nicht machen. Diese Brunnen und Quellen gräbt Gott
selbst auf. Aber ein Verlangen, einen Hunger und Durst nach
Gerechtigkeit sollen wir haben. Geistlich arm, Leid tragend, mühselig
und beladen, sanftmütig, reinen Herzens und friedfertig, müssen wir
sein. Suchende Menschen, Suchende, Bittende, Anklopfende" u. f. w.
Was bedeutet dem gegenüber die Förster'sche Phrase, daß wir im
Interesse der sozialen Frage die Beschäftigung mit der christlichen
Religion in den Hintergrund treten lassen und daß wir an die Stelle
der Seelsorge die praktische Arbeit setzten! Oder wie macht sich dem
gegenüber „der Kern unseres Irrtums", daß wir nach Förster ein
Gottesreich auf Erden wollen, ohne die Hervorbringung des inwendigen
Zustandes, welcher doch die Hauptsache sei!

Aber abgesehen von all' dem, ist es denn nicht vom Standpunkt

der Geschichte aus gerechtfertigt, vernachlässigte Wahrheiten

stärker zu betonen? Es handelt sich nur um die Frage: Ist
es wahr, hat die Kirche in ihrem bisherigen Schweigen gegenüber



— 336 —

den furchtbaren Ungerechtigkeiten in dem Erwerbsleben unserer Zeit
eine Schuld abzutragen? Ueber diese für uns Pfarrer wesentlichste
aller Fragen ist Förster mit gutem Grund hinweggegangen. Haben
aber viele unter uns Geistlichen dieselbe bejaht, wohlan, dann dürfen
wir dies auch laut, vielleicht auch einseitig, bekennen. Dann dürfen
wir stark und rückhaltlos davon reden, wie groß unsere und die Schuld
der ganzen Kirche sei im Hinblick anf die Not unserer Brüder.

Wenn ich gegen Jemanden gefehlt habe, dann habe
ich nicht das Recht, ihm seine Fehler vorzuhalten. Wenn,
wir in sozialistische Versammlungen als Gäste und Redner kommen,
so durchzittert uns nur der eine Gedanke: Wir sind eure Schuldner.
Uns ist's, als säßen wir auf der Anklagebank. Können wir da von
etwas anderem reden, als davon, daß nns dieses Gefühl der Schuld
zu ihnen hintreibe, und daß wir etwas gnt machen möchten? :c. Ist
das nicht auch psychologisch und pädagogisch das allein Nichtige?
Es gehört doch schon eine „pädagogische" Unverfrorenheit dazu, uns
zuzumuten, diesen Leuten ihre Sünden vorzuhalten. Wir haben als
Pfarrer ein Jahrhunderte langes Unrecht gut zu machen und werden
noch lauge recht leise von den Sünden der Massen, die eine beständige
Anklage gegen uns sind, zu reden haben. Förster soll nns hier mit
seiner Ethik vom Leibe bleiben. Er hat zur Genüge gezeigt, daß er
unser tiefstes Sehnen und auch unsere Buße nicht verstehen kann.

Es erübrigt uns noch ein letztes Wort über unsere Stellung
zum Klassenkampf. Für Förster und viele Andere stellt sich
gerade im Klassenkampf das Heillose nnd Unchristliche der sozialistischen
Arbeiterbewegung dar.

Das Typische des Klassenkampfes ist seine Systematisiernng, das
Zufällige ist fein Ausdruck in oft hetzerischen, aufreizenden Reden.
Beides muß scharf auseinandergehalten werden. Der Ton in
Agitationsreden, wie in der sozialistischen Presse ist, das müssen auch die
heftigsten Gegner einräumen, im allgemeinen ein viel besserer geworden.
Auch in der Streikbewegnng zeigt sich eine oft staunenswerte Mäßigung

und Selbstbeherrschung. Ethische Einflüsse machen sich überall
in erfreulicher Weise geltend, und es läßt sich da noch Vieles hoffen.
Was aber die Systematifierung des Klassenkampfes anbelangt, so ist
dieselbe durchaus nicht unchristlicher, als jeder andere Kampf, und er
ist auch durchaus nicht, wie Förster meint, das Produkt der marxistischen
Lehre. Er ist nicht gemacht, sondern geworden. Er ist darum
eine historische Größe und muß auch als solche gewertet
werden.

Ohne die ganze Entwicklung des preußischen Militär- und
Beamtenstaates wäre die einzigartige Schärfe des deutschen Klassenkampfes
undenkbar. Man bilde sich doch nicht ein, daß ein in der Studierstube

erfundenes System so ohne weiteres in den Massen von Millionen
hätte Wurzel fassen können. Seine Anfänge find nicht unten,
fondern oben zu suchen, oben in dem Rangunterschied und in dem



— 337 —

Kastengeist der oberen Stände. Förster redet von der Selb fris

olierung des vierten Standes gegenüber den andern. Ich meine,
es wäre am Platze, davon zu reden, in welcher Weise sich die höheren
Stände gegen die unteren abgeschlossen und isoliert haben. Hier nur
einige Beispiele: Ein Apotheker kündet seine Teilnahme an christlichen,
vom Pfarrer eines norddeutschen Städtchens veranstalteten Familienabenden,

weil der Eintritt eines Kaminfegers in Aussicht stand. —
Ein Gymnasiallehrer weigert sich, einer Einladung Folge zu leisten,
weil auch ein Volksschullehrer geladen war. — Eine schweizerische
Dame, die im Tram einer deutschen Stadt von einer ordentlich
gekleideten Frau angeredet wird und sich mit ihr in ein Gespräch einläßt,
ivird von ihrer deutschen Freundin darauf aufmerksam gemacht, daß
das nicht angehe, weil Jene die Frau eines Unterbeamten sei, mit
der sie gesellschaftlich nicht verkehren könne. — Gegenüber diesem Kastengeist,

an dem die höheren Stände Deutschlands kranken, ist es geradezu
eine Ungeheuerlichkeit, den Sozialisten die Isolierung ihres Standes
im Klassenkampf vorzuwerfen. Dazu hat man erst ein Recht, wenn
man jenen Ständen, die das Christentum für sich in Anspruch nehmen,
so lange Buße gepredigt hat, bis eine gründliche Besserung eingetreten ist.

Das Klassenbewußtsein der unteren Stände ruht in den
Klassengegensätzen, welche die oberen geschaffen haben, und der Klassenkampf
des Proletariates in der Machtsphäre der Besitzenden, welche mit Hilfe
des Staates den Besitzlosen die Gleichstellung in den Rechten streitig
gemacht haben und dies bis auf den heutigen Tag noch tun. Ich
denke hier in erster Linie an deutsche Verhältnisse und erinnere an
die Kämpfe um das allgemeine Wahlrecht, an die Einschränkung der
Vereins- und Versammlungsfreiheit, an die Ungleichheit in der
Behandlung vor Gericht.

Zur Milderung der gegenwärtig fich so sehr verschärfenden
Gegensätze, erwarten unsere bürgerlichen Kreise und mit ihnen auch Förster,
die Umkehr der Arbeiterschaft von ihrem verbitterten Klassenkampf.
Förster wünscht, daß „ihre Taktik eine pädagogische" werde.
„Durch Großmut und Billigkeit sollte sie das Denken der
Widerstrebenden (d, h. der Unsozialen) von dem Banne des Mißverstehens
und Mißtrauens erlösen." Es ist erhebend, was für eine hohe, sittliche
Stellung Förster hier den Arbeiterkreisen zuweist.

Weiß Förster, was für eine sittliche Riesenanfgabe
er damit denjenigen zuteilt, die er eben noch als eine Klasse
vvn Leuten geschildert, deren sittliche Bedürfnislosigkeit
erschreckend sei und deren „Prügelpädagogik" (sm) er so scharf
gegeißelt — Erzieherischen Einfluß, Großmut und Billigkeit, Geduld im
Ertragen ungerechter Behandlungen erwartet er in erster Linie von
Leuten, die dem Christentum den Abschied gegeben haben. Was man
von den Kreisen, die dasselbe für sich in Anspruch nehmen, nicht zu
fordern wagt, dafür müssen sich die Ungläubigen opfern. Während
Förster uns parteiisches Mitleid mit der Ärbeiterschaft vorwirft, ahnt



— 338 —

er gar nicht, in welch einseitiger Weise er auf sittlichem Gebiete
die Partei der besitzenden Klassen genommen hat.

Wir waren bis jetzt immer der Meinung, daß das Proletariat,
oder sagen wir die arbeitende Klasse, durch die sittliche und religiöse
Vernachlässigung auch in ethischer Beziehung die schwächeren
seien. Ein Arbeiterkind hat mehr sittliche Gefahren zu bestehen, als
das Kind eines gut situierten Bürgers. Um nicht zu stehlen, nnd um
nicht in Gemeinheit und Rohheit zn verfallen, braucht es für ein Kind
der Not mehr sittliche Widerstandskrast, als für ein Kind aus unseren
Kreisen. Woher soll aber diese Widerstandskraft kommen, wenn es in
der sittlich verwilderten Gegend eines Arbeiterquartiers aufwächst?

Angewandt auf die Arbeiterbewegung heißt das: Was wir von der

unerzogenen Masse der Arbeiter an sittlichen Qualitäten fordern, fällt
doppelt in die Wagschale gegenüber dem für sittliche und religiöse Einflüsse
zugänglicheren Mittelstand. Was für eine sittliche Leistung trauen wir
einem Arbeiter zu, der bei schlechter Löhnung ruhig und zufrieden bleiben
foli, was für Kräfte der Selbstbeherrschung, wenn hungrige, ausgesperrte
Arbeiter Monate lang im Elend geduldig ausharren sollen? Wahrlich,
wenn sie die lautersten, besterzogenen Christen wären, in der geduldigen,
selbstverläugnenden Nachfolge Jesu geübt, sv wäre die Aufgabe immer
noch schwer genug, die ihnen die bürgerliche Gesellschaft mit der
Ermahnung zur Zufriedenheit zumutet. Eben deswegen können wir
soziale Pfarrer nicht die Rute zur Buße gleichmäßig gegen die Gott
entfremdete, verwahrloste Masse, wie gegen die bürgerlichen, christlichen
Kreise schwingen. Wo die sittlich Schwächeren und religiös Vernachlässigten

zu finden sind, da wird unser Bußruf schwächer. Wir können
nicht viel sagen, wenn der gequälte und in Staub getretene Arbeiter
die Fanst ballt, wir müssen schweigen bei manch' heftiger Redensart,
die aus dem verbitterten Gemüt eines Notleidenden kommt. Für uns
ist es eine ausgemachte Sache, daß von denjenigen, die sich
Christen nennen, der erzieherische Einfluß ausgehen
sollte. Wenn aber hier der Geduldsfaden zuerst reißt und die
Gereiztheit überhand nimmt bei jeder gesteigerten Lohnforderung nnd
bei jedem Exzeß in der Arbeiterbewegung, so erheben wir unsere
Stimme, um desto lauter zu sagen, daß dieses Christentnm faul sei.

Wir wollen gerne glauben, daß viele gute Christen, die jetzt
Rufer im Streite sind gegen den Klassenkampf und seine verbitternden
Wirkungen, in der Lage der Unterdrückten geduldige Kreuzträger
gewesen wären. Schade, daß sie keine Gelegenheit hatten, ihnen als
leuchtendes Beispiel voranzugehen!

Ich habe mich länger in der Auseinandersetzung mit Försters Buch
aufgehalten, als ich beabsichtigt. Aber seine Einwendungen gegen die
sozialistische Arbeiterbewegung sind typisch für unsere bürgerliche Gesellschaft.

Im übrige,: sind wir erstannt, wie wenig orientiert Förster über
die gegenwärtigen englischen Verhältnisse ift. Er bringt zwar
mancherlei interessante Einzelheiten. Aber gerade das wichtige Ge-



— 339

samturteil über die sozialistische Bewegung jenes Landes ist fo schief,
daß es den Tatsachen ins Gesicht schlägt. Förster behauptet, daß der
Sozialismus der Traum des industriell uoch zurückgebliebenen
europäischen Festlandes sei. In direktem Widerspruche hiezu veröffentlichte
im Laufe dieses Sommers der „Daily Telegraph" einen Artikel von
einem Mr. W. B. S. Smith, welch letzterer nach einer fünfjährigen
Abwesenheit von England gesteht, daß unter allen vorgefundenen
Veränderungen in diesem Zeiträume keine so bedeutend sei, wie das
Anwachsen des Svzialismns. „Als ich im Jahr 1902—03 hier war,
wnrde ein Sozialist angesehen, wie ein Anarchist. Heute finden wir
Svzialisten in jedem Stand der Gesellschaft" (in sverv ruuk «k »«eistv-).
Smith, ein heftiger Feind des Svzialismns, erteilt dann Ratschläge,
wie man seinem Ueberhandnehmen wehren könne. Weiß Förster nichts
dcwvn, daß der Svzialismns im Unterhaus seinen Einzug gehalten?
Ist es ihm unbekannt, was für einen schweren Stand die „Trade
Univns" hatten, sich gegen die politische Inanspruchnahme der Sozialisten

zu wehren? Und was sagt Förster zu dem neulich
abgehaltenen Sozialistenkvngreß der Geistlichen oder zu der gewaltigen
Propaganda, welche der bekannte sozialistische Prediger Red. Campbell
durch seine Predigten und durch die Herausgabe eines christlich-sozialistischen

Blattes — des „OKristiän (üummüu XVsullK" — für seine
Ideen macht? Diesen Tntsachen gegenüber fragt man sich, ob Försters
Unkenntnis oder seine Naivität größer ist, mit der er uns die idealen
Zustände Englands schildert, wo man mit Hilfe von settlsirisnts
auf einem ganz andern Wege die soziale Frage zu lösen suche. Ohne
dieser Einrichtung ihr Verdienst und ihre Bedeutung absprechen zu
wollen, müssen wir doch konstatieren, daß sie das Umsichgreifen
des Sozialismus nicht zu hindern vermochte.

Nach solchen Proben oberflächlicher und irreführender Beurteilung
kann Förster allerdings nicht erwarten, in dieser Materie als sachkundiger
Führer anerkannt zu werden. Wie lächerlich ist es, wenn er unsere
uationalökonomischen Kenntuisse bekritelt, während er stch selbst ans
jeder Seite darin als Dilettant erweist. Und woher nimmt Förster
das Recht, uns sx catksckru zu lehren, was Christentum fei, da er
selbst uoch ein Neuling darin ist? Was für eine Anmaßung gehört
endlich dazu, uns beständig die mangelnde und nur theoretische Kenntnis
der Arbeiterseele vorzuwerfen, während die Geistlichen unserer Richtung
ausnahmslos 12—20 Jahre im Amt sind und fast täglich in persönliche

Berührung mit dem Arbeiter nnd feiner Familie kommen? Durch
unsere feelsorgerliche pfarr- und armenamtliche Tätigkeit stehen wir
mit den Arbeitern, ihren Verhältnissen und ihrer Denkweise in viel
näherem Kontakt, als dies Förster bei seinen früheren Besuchen von
Gewerkschaftsversammlungen jemals möglich war.

Wenn aber Förster wünscht, von nns sozialen Pfarrern gehört
zu werden, so muß er vor allem den Ton des sittlichen Taktes
anschlagen, der die Voraussetzung jeder anständigen Polemik ist.

Em. Tischhauser (Pratteln),


	Christentum und Klassenkampf

