
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 2 (1908)

Heft: 10

Artikel: Von unsern kirchlichen Parteien und dem letzten Wahlkampf in Basel

Autor: Wernle, P.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-131774

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-131774
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


5
9

gon unsern Kirchlichen Parteien uns Sem

legten Aabilkampl in Sasels

>Hur weil es wie ein Geständnis der Furcht oder Schwäche aus-
sehen würde, wenn die „Neuen Wege" nach unserm letzten Wahl-^ ^ kämpf nm das Basler Münster sich ausschweigen würden, schreibe

ich die folgenden Zeilen, geleitet von der Ueberzeugung, daß es sich

hier nicht um ein persönliches Gezänke, sondern um eine wichtige
Episode in unserm allgemeinen Geifteskampf handle. Das Herauskommen

aus unsern veralteten Parteigegensätzen und das Sichfinden
in neuem Gotteserleben und neuen Aufgaben, die ein solches bringt,
ist von Anfang an ein Hauptziel unseres Blattes gewesen. Darin
hat uns alles, was uns die letzten Wochen brachten, bestärkt und froh
gemacht.

Wie es mit unfern kirchlichen Parteien in andern Gegenden der
Schweiz bestellt ist, das mögen andere selbst beurteilen. Bei uns in
Basel steht es so, daß wir äußerlich eine reformierte Kirche bilden
und in Wahrheit zwei Parteikirchen sind, die der staatskirchliche
Verband lose zusammenhält. Jede Parteikirche bestimmt für sich in ihren
Parteivereinen resp. deren Komitees die Pfarrwahlen, die Wahlen für
die Synode, die Verwerfung oder Annahme der dort gestellten Anträge;
eine jede hat ihren besondern Frauenverein, Krankenverein, Kinderabend

«. Da und dort haben wir Ausnahmen, etwa ein Gemeindeblatt

für St. Matthäus, einen Krankenverein zu St. Peter, aber ste

ändern am Gesamtcharakter unserer Doppelkirche nicht das mindeste.
Das äußere Symbol der Trennung ist die getrennte Abendmahlsfeier

*) Es liegt mir daran, hier ein für allemal festzustellen, daß ich sowohl an
der Aufstellung der Kandidatur meines Schwagers Liechtenhan für das Münster
in Basel, als auch am Wahlkampf selbst gänzlich unbeteiligt gewesen bin, darum
aber um so freier von dem Recht einer nachträglichen Stellungnahme Gebrauch
machen darf. P. Wernle.



— 290 —

in jeder der beiden Parteikirchen, die so, wie die Dinge bei uns liegen,
natürlich und in der Ordnung ist, das Gegenteil wäre unter den

heutigen Umständen eine Unwahrheit.
Den Nachteil dieser sauberen Scheidung haben zunächst die

Parteien selbst zu tragen. Eine jede von ihnen verfällt in irgend
einem Grade der Verknöcherung und Orthodoxie. Ihre Hauptaufgaben
find die zähe Behauptung des kirchlichen Besitzstandes nach außen und
die Erhaltung eines Friedens und einer Eintracht im Innern, die

vom Schlaf nicht weit entfernt sind. Ich will nicht sagen, daß bei
dieser Abgeschlossenheit keine etwas von der andern lernt; sobald die
eine etwas Neues organisiert, wird es in der Regel von der andern
nachgemacht. Aber theologisch und vor allem religiös können sie von
einander gar nichts lernen. Ich war jahrelang Mitglied unserer
hiesigen Predigergesellschaft, in der alle Pfarrer sich zu finden Gelegenheit

haben, und habe nicht ein einzigesmal erlebt, daß die Geister von
beiden Seiten auf einander platzten; wir jüngern Parteilofen sind
etwa die Ruhestörer gewesen, aber von Seite der Reform wurden
mit Vorliebe unschuldige, bloß referierende Themata ausgesucht, um
ja keinen Anlaß zu einem Zusammenstoß zu geben, wenn nicht
überhaupt auf den Besuch dieses einzigen gemeinsamen Sprechsaals
verzichtet wurde. Nicht daß ich von solchen Redetournieren überhaupt
etwas erwarten möchte, aber wenn fo die Gelegenheit fich zu sehen,

hören und verstehen vermieden wird, wie soll denn eine Partei wissen,
was in der andern lebt und Neues wird, aus dem für ste selbst ein
Gewinn zu holen wäre. Das schöne Gerede, wie man sich in diesen
letzten Jahrzehnten näher gekommen sei und gegenseitig höher schätzen

gelernt habe, stimmt nicht recht mit der Tatsache, daß jeder bestenfalls
den andern seine Wege gehen läßt und froh ist, wenn sich die Kreise
nur am Rande berühren. Die Hauptsache ist doch, daß bei den Pfarr-
und Synodalwahlen jede Partei ihre Kanzeln und Sitze behauptet
und daß es der Wählerschaft in Fleisch und Blut übergeht, daß es

von nun an bis zum jüngsten Tag die Positiven und die Reformer
neben einander geben muß und folglich jeder seine Marke im Herzen
und am Kopf trägt. Wenn durch allerlei mehr oder weniger
aufdringliche Bekehrungsversuche von der Rechten manche Eroberungen
gemacht werden, die den Besitzstand der Linken schmälern könnten, so

bedeuten sie doch numerisch nicht viel und werden dadurch wett
gemacht, daß eine beständige Zuwanderung freisinniger Kreise auch
immer neuen „Muckerhaß" und AntiPietismus in unserer Stadt
vermehrt. Wer aber nvch im Unklaren sein sollte, wie es mit dem
Bedürfnis nach dauerndem Frieden und Ruhe innerhalb jeder Partei
bestellt ist, der lese die poetischen Worte, mit denen am Abend nach der
Wahl der wieder gesicherte Friede, den „irdische Macht nicht mehr
löst," gefeiert wurde und frage fich, ob der Grundton der gerade von
den Pfarrern bei diesem Anlaß gehaltenen Reden ein anderer gewesen
ist als „Ruhe sanft".



— 291 —

Wie sollten sich aber solche in diese Lage finden, denen es aus
Gründen der Wahrhaftigkeit unmöglich ist, sich in den Zwang der
einen oder anderen Partei zn begeben? Es ist von vornherein schon
unglaublich, daß sich der ganze Reichtum wissenschaftlicher und religiöser
Bestrebungen, sobald nur irgendwelche Selbständigkeit und Freiheit
des Lebens vorhanden ist, in die Oede und Enge einer solchen Ent-
weder-oder-Parteischablone fügen läßt. Man hat ja auch das schon
in allem Ernst durch möglichst weit gehaltene Definitionen des jeder
Partei Eigentümlichen zu beweisen gesucht, daß man, ob man wolle
oder nicht wolle, entweder schwarz oder weiß sein müsse, und so sei

z. B. jeder, der wahrhaft unabhängigen Forschersinn betätige, eben
dadurch schon ein Reformer. Aber solche Spielereien der Eitelkeit
können an der Tatsache nichts ändern, daß die Mannigfaltigkeit der
Individualitäten und der beständige Fluß des geschichtlichen Lebens
noch jede solche gewalttätige Einschachtelung widerlegt hat. Das 19.
Jahrhundert ist ganz besonders reich gewesen an solchen selbständigen
Männern, die der Parteigruppierung Kopfzerbrechen machen, ich denke

an Schleiermacher und Rothe, an Vinet und Kirkegaard, an Lagarde,
Carlyle, Naumann, Blumhardt, auch an Ritschl und seine Freunde,
die den Orthodoxen gegenüber freisinnig und den Freisinnigen gegenüber

positiv erscheinen, und die man so lange überhaupt nicht versteht,
bis man mit andern Fragestellungen als denen der Partei an sie

herantritt. Als bei uns in der Schweiz der Kampf zwischen den beiden
Parteien, der mit der „modernen Weltanschauung ohne Wunder" und
der mit dem Wunderchristus des alten Dogmas, am heftigsten tobte,
hat er gleichwohl zu keiner Zeit eine absolut sichere Scheidung zwischen
den Geistern durchgeführt, und in dem Maß, als neue Fragen und
Aufgaben sich einstellten, erst recht nicht. Für mich persönlich war
dieser Gegensatz seit dem ersten Herauswachsen aus der Tradition
meines Elternhauses schlechthin widersinnig, da ich mich durch die
nachhaltigsten Eindrücke lebendiger Frömmigkeit gerade fo zu der
positiven Richtung hingezogen fühlte, wie mich ihre Aengstlichkeit und
Engherzigkeit im Denken und Leben immer wieder von ihr abgestoßen
nnd die Unterordnung unter ihr Bekenntnis mir unmöglich gemacht
hat. In Deutschland bahnte sich während meiner Studienzeit eine

gerade für das Parteiwesen höchst folgenreiche Umwälzung an, indem
der alte Liberalismus an den Universitäten abzusterben begann und
durch Männer wie Harnack und Herrmann, Tröltsch und Bousset
eine in sich selbst wieder außerordentlich verschiedene, ja entgegengesetzte
und doch vom Frühern sich deutlich abhebende Art zu denken und zu
empfinden aufkam, für die leider das nichtssagende Schlagwort „moderne
Theologie" in Brauch gekommen ist. Unsere ganze theolgifche Jugend,
soweit sie offen und lernfähig gewesen ist, hat an dieser Bewegung
teilgenommen, besonders, wenn sie in Basel durch die Schule eines
so originalen, in die alten Parteien schlechterdings nicht einzurangierenden
Forschers wie Duhm gegangen ist. Und das ist noch lange nicht



— 292 —

alles. Es kamen die großen, praktischen Umwälzungen hinzu, es

begann überhaupt eine entschiedene Abwendung vom frühern orthodoxen
und freisinnigen Intellektualismus zu den schweren Lebensfragen unserer
Zeit, der Kirchenfrage und dem Problem des Sozialismus, wodurch
von selbst neue Gegensätze und neue Gruppierungen sich bildeten, in
die man sich zu neuen gemeinsamen Aufgaben zusammenfand. Es ist
ganz begreiflich, daß man von Seiten der alten Parteien diesem Prozeß
der Umwälzung und Neubildung mit unangenehmen Gefühlen
gegenüberstand und sich immer wieder die wirkliche Lage dadurch zu
verschleiern suchte, daß man sich damit tröstete, „wir haben das alles
schon längst gewußt und gewollt." In Wahrheit behauptete man
damit einen Stillstand der Geschichte, an den man selbst iiicht glaubte,
und die Aufnahme, die dem Neuen, sobald es sich selbständig regte, von
Seite der alten Parteien zn teil wurde, war die beste Widerlegung
jenes der Gemütlichkeit nicht entbehrenden Leiertons: wir haben das
alles auch schon gesagt. Heute — man darf das ohne Uebertreibung
sagen — ist die große Mehrzahl der jüngern Theologen für die alten
Parteien einfach verloren, es gehören ihnen nächstens nur noch solche

nnter ihnen an, die als Fertige schon zur Universität gekommen sind,
denen aber das schönste Glück der Jugend gar nie zu teil geworden
ist, durch neue, tiefe Erlebnisse auf Neuland zu kommen. Ebenso aber

— und das ist noch wichtiger — mehrt sich die Zahl der Laien, die

über die alten Parteigegensätze innerlich hinauswachsen, da sie von
ganz andern Fragen und Nöten bewegt werden, als die Generation
vor uns — Laien, welche es gern den Dogmenriechern zur Rechten
und Linken überlassen, jede Ofterpredigt zuerst darauf zu untersuchen,
ob Jesus leiblich auferstanden fei oder nicht, welche dagegen darauf
sehen, ob dem Prediger ein inneres persönliches Leben mit seinem
Gott anzumerken ist und ob er daraus eine frohe, ermutigende
Botschaft für unser Geschlecht gewinnt.

Aber das ift nun die Unwahrheit unseres kirchlichen Lebens,
ganz besonders bei uns in Basel, daß unsere Parteikirchen alles Neue
nnd Vorwärtstreibende gar nicht fassen können nnd einem jeden, der
sich davon innerlich ergriffen fühlt, nichts übrig bleibt als das Gefühl
völliger Heimatlosigkeit. Wir haben ja gar keine christlichen Gemeinden
bei uns, wir haben Reformervereine und positive Vereine und weiter
nichts. Dazu ist bei uns das Religiöse mit dem Politischen aufs
allerengste verknüpft nnd dadurch auf beiden Seiten mit Elementen
verbündet, denen jede ernste Frömmigkeit ein Spott ist und die dennoch
bei den kirchlichen „Aktionen" mit den Ausschlag geben — ich denke

an die große Zahl der konservativen Skeptiker und radikalen Religionsfeinde.

Für einen Menschen, der seine eigenen Wege geht, gibt es

außer dem Kirchenbesuch gar keine Möglichkeit, sich am kirchlichen
Leben zu beteiligen und mit andern Menschen religiöse Gemeinschaft
zu pflegen. Sobald er einem der beiden Parteivereine beiträte, wäre
das anders, aber wer das mit feinem Gewissen nicht vereinigen kann,



— 293 —

empfindet zuweilen eine Einsamkeit des religiösen Lebens wie außerhalb

der Christenheit. Wenn das vielleicht Nebensache ist, wie steht es,
wenn wie in unserer Stadt eine immer weitere, scheinbar unüberbrückbare

Kluft die Arbeitermassen und die Bürgerlichen auseinanderreißt?
Wie soll einer von unserer Parteigruppiernng aus den Weg fo zu
den Arbeitern hinüberfinden, daß er als ein Freier bei ihnen
Vertrauen findet? Wenn irgendwo, so stehen hier Aufgaben vor uns,
für die unsere alten kirchlichen Parteien rundweg versagen. Als
Einzelner und auf eigene Faust kann wohl auch einer unserer Pfarrer
sich an der Arbeiterbewegung beteiligen, als Parteipfarrer weiß er
ganz wohl oder, wenn er's nicht weiß, wird er es erfahren, welchen
Horror das Wort Sozialist oder gar Sozialdemokrat den bürgerlichen

Klassen, die seine Partei bilden, bereitet. Einem der hiesigen
Parteipfarrer ist es so ergangen, daß er unter dem unmittelbaren
Eindruck eines Kutterbuches im „Protestantenblatt" gegen den Mammon
donnerte und zum Weheruf gegen die Ringe, Trusts und
Aktiengesellschaften aufforderte, und nachher, als der Kampf fich verschärfte
und es mit der Popularität aus war, wenn einer zum Sozialismus
stand, mäuschenstill geworden ist.

Nur wer unsere kirchliche Lage in Basel mit ihren beiden Parteikirchen

kennt, kann die Neuerung würdigen, welche das Auftreten von
Ragaz am Münster uns gebracht hat. Es ist ganz richtig, daß die

Gegensätze da und dort zuvor schon stark erweicht waren und daß
eine Reihe gerade der positiven Pfarrer im Sinn eines an Jesus
orientierten und doch durchaus undogmatischen zukunftsfrendigen
Christentums fchon länger unter uns wirkten. Aber so scharf hat
noch keiner von der ersten Predigt an erklärt, daß der Gegenfatz von
Positiv und Reformerisch der Vergangenheit angehören sollte im
Interesse der neuen Aufgaben und Ziele der Gegenwart. Das in Bafel
Unerhörte geschah, daß ein Geistlicher reformerischer Herkunft, von der
Reform ans Münster berufen, neben seinem freisinnigen Hörerkreis
eine große Zahl positiver Zuhörer aus der ganzen Stadt unter seiner
Kanzel vereinigte und beide Gruppen völlig über ihren Parteigegensatz
erhob. Seit die Reform in Basel einzog, sind ihr niemals solche

Eroberungen gelungen, sie hat ihren Besitzstand gehütet und durch Zuzug
aus der Ostschweiz vermehrt, aber ich möchte wissen, wie viele Basler
mit lebendiger, nicht nnr traditioneller positiver Frömmigkeit während
all' der Jahre durch religiöse Eindrücke auf ihre Seite gezogen worden
sind, während ich dafür einstehen kann, daß hunderte, die für freies
Denken und mutige Kritik offen waren, auf der positiven Seite bloß
durch den widerlichen Eindruck des resormerischen Parteiwesens
festgehalten wurden. In einem Blatt, dessen Mitherausgeber Ragaz ist,
den persönlichen Gründen seines Erfolges nachzugehen, verbietet stch

von selbst. Man wird nur allgemein sagen dürfen, daß die Art, wie
er auf das unmittelbare Erleben Gottes gegenüber allen Theorien,
Autoritäten und Institutionen drang, und wie er ans diesem Erleben



— 294 —

die Forderung Gottes gerade an unsere Zeit mit ebenso herbem
Ernst wie zukunftsfreudiger Begeisterung schöpfte, das Nene war, das
auch gerade Reformern bei ihm auffiel. Ich persönlich habe bei ihm
auf eine neue Weise hoffen gelernt, hoffen nicht nnr für das Jenseits,
sondern sür die nächste und die fernere Zukunft auf dieser Erde.
Wir waren keineswegs in unsern Ansichten immer einerlei Sinnes,
und ich würde — nm einen charakteristischen Ausdruck des zweiten
reformerischen Wahlaufrufs zu gebrauchen — so wenig alle seine Worte
unterschreiben, als er die meinen, wie das hoffentlich unter freien
Männern sich von selbst versteht, aber unsere Gegner in den beiden
Parteien glauben gar nicht, wie wertvoll das ist, wenn man von so

verschiedener Seite kommt uud sich in gemeinsamem Hoffen und Wollen
findet. Das Bedeutsamste war doch, daß er das Zutrauen der Arbeiter,
nicht nur der christlichen und braven, sondern gerade der
sozialdemokratischen, in immer größerem Umfang gewann, wesentlich dnrch
nichts anderes, als indem er hinter und über ihren wirtschaftlichen
Forderungen große Menschheitsziele erblickte, welche ihren ganzen
Kampf in andere Beleuchtung setzten und welche anderseits nur mit
religiösem Glauben und sittlicher Vertiefung im Ernst erstrebt werden
können. Er hat das gefährliche und leicht mißverständliche Schlagwort

Sozialismus nicht gescheut, aber auch nie verborgen, daß der
Arbeiterbewegung eine religiöse Erneuerung der Christenheit znr Seite
gehen müsse, wenn die außer der Kirche und die drinnen in einem
Gottesreich sich finden sollten. Wie er selbst ihnen Vorträge in ihren
Vereinen hielt und an ihrem sozialdemokratischen Abstinentenvereiu
teilnahm, so sind viele von ihnen, die nie zuvor eine Kirche anders
als von außen betrachteten, von ihm gewonnen, wieder in die Kirche
gegangen und gaben damit auch äußerlich zu verstehen, daß die
Religions- und Kirchenfeindschaft der Sozialdemokratie nicht unveränderlicher

ist als alle Erscheinungen des geschichtlichen Lebens, wenn nnr
von beiden Seiten Mensch und Mensch in wahrer Bruderliebe sich

finden lernt.
Was ist von da aus begreiflicher, als daß beim Weggang von

Ragaz nach Zürich von vielen, welche durch ihn über die Enge des

bisherigen Parteikirchentums hinausgehoben worden waren, eine
Fortführung seiner freien, weitherzigen Arbeit gewünscht wurde, sowohl
vvn Positiven und Freifinnigen, die bei ihm ihre Parteien vergessen
hatten, wie von Arbeitern, die sein Verständnis für sie mit neuem
Interesse am kirchlichen Leben erfüllt hatte? Man hat gespottet über
die wunderliche Zusammensetzung einer neuen Wahlkommifsion aus
sogenannten Positiven, Freisinnigen und Sozialdemokraten, welche
Liechtenhan, den Herausgeber der „Neuen Wege", als Nachfolger von
Ragaz berufen wollten. Mir scheint es, daß es kein hoffnungsvolleres

Zeichen einer bessern Zukunft für Basel gibt, als die Tatsache,
daß Männer fo verschiedener Provenienz sich zu gegenseitigem
Verständnis und gemeinsamer Arbeit zusamenfanden. Wir kommen in



— 295 —

kirchlichen und religiösen Fragen keinen Schritt vorwärts,
wenn nicht alle freien, offenen, von Gott ergriffenen Männer
aus allen diesen Richtungen ohne Ausnahme mit einander
Fühlung gewinnen. Man glaubt es gar nicht, wie man unter
dem Zeichen unserer Parteikirchen das sich Verstehen verlernt hat, weil
Mauern von Vorurteilen innerlich Verwandte von einander trennten.
Von Seite solcher Positiven, die ebenfalls alle Dinge nur mit Parteiaugen

ansehen können, wurde natürlich flugs die neue zum erstenmal
zusammentretende Vereinigung zu einer Partei gestempelt, um ja die

eigenen Parteigenossen vor dieser grundsätzlichen Negation unseres
Parteikirchentums zu warnen; die beiden wissenschaftlichen Führer dieser
Partei gaben dann die Losung striktester Wahlenthaltung aus, um
nach dem „Was du nicht willst, daß man dir tu" zc., von der Reform
zu erreichen, daß auch sie bei keiner Störung des positiven Besitzstandes
künftig mithelfe. Es ist nur eines von den unzähligen Malen, da
die Kirchenpolitik den Führern dieser Partei die Wirklichkeit verfälscht
und den offenen Sinn für das, was wir brauchen, wenn es uns mit
Gott ernst ist, verdunkelt hat.

In der Reformpartei der Münstergemeinde mußte man vorsichtig
vorgehen, weil man mit der durch Ragaz geschaffenen neuen Lage unter
den eigenen Anhängern zu rechnen hatte. Deshalb zahlten die ersten
Wahlkundgebungen Ragaz noch mit zu den Münsterheiligen, denen die

Partei den würdigen Nachfolger erwählen mußte, und wurde es im
ersten Wahlaufruf als ein Hauptanliegen des freisinnigen Münsterkomitees

bezeichnet, auch die in allen Teilen der Stadt zerstreuten
parteilosen Anhänger von Ragaz zu befriedigen. Wie ernst dieses
Ansinnen war, zeigte nach der Wahl die unverhohlene Freude der Reformer
darüber, daß man den unbequemen Friedensstörer und den neuen
Geist, den er brachte, nunmehr gänzlich losgeworden sei. Wenn man
den Bericht nach der Wahl und jenen ersten Aufruf vergleicht, kann
man Wahrheit und Mache leicht unterscheiden. Sobald es ruchbar
wurde, daß man keinen Parteireformer zu wünschen gedenke, erhob
sich eine Entrüstung wider solchen Angriff auf einen ererbten Besitzstand

der Partei, wie wenn nicht erst vor wenig Jahrzehnten
eine Reform aufgetreten wäre, die mit nicht immer gerade zarter Hand
eine Kanzel nach der andern in Basel eroberte. Man muß in der
Tat zurückgreifen zu den damaligen kirchlichen Kämpfen, bis man
Aeußerungen einer Parteileidenschaft findet, wie sie in diesem Kampf
unsere Reformer, Pfarrer und Laien, kundgegeben haben; Dokumente:
die „National-Zeitung" vom 1.—8. September, die „Basler Zeitung"
vom 4.—6. und 8. September, um von den Basler Korrespondenzen
in auswärtigen Blättern zn schweigen. Das ist auch eines der wesentlichen

Symptome unseres Parteikirchentums, und wer das nicht in
seiner ungeschminkten Wirklichkeit gesehen hat, der kenut es nicht. Ein
Urteil darüber zu fällen ist ganz unnötig, da sich hier das tiefe
johanneische Wort von dem immanenten Gericht bewährt, das in den



— 296 —

Ereignissen selber liegt. Wenn ich hier in den „Neuen Wege" mich
zwinge, davon zu schreiben, fo geschieht es nur, um ein für allemal
denen eine ganz deutliche Antwort zu geben, die uns immer wieder
fragen, warum wir in Basel keine Reformer seien. Ich darf es
aufrichtig sagen: ich hasse diese Kämpfe, die uns von so unendlich
wichtigeren positiven Aufgaben ablenken, und zudem für jeden, der an
ihnen teilnimmt, eine ernste Versuchung sind, selber schlecht und gemein
zu werden. Aber das vornehme Ignorieren halte ich gleichwohl für
allzu bequem. Wir müssen hindurch wie durch einen Gewittersturm,
der Staub aufwirbelt und wegfegt und frische, reine Luft bringt.

Für die Fanatisierung der Partei ist die Heruntermachuug des

Gegenkandidaten immer das beste Mittel. Kein besseres Schreckmittel
für freifinnige Ohren als das Wort Orthodoxie! L. stamme aus einer
orthodoxen Familie, sein Name schon habe einen gut positiven Klang,
er könnte gelegentlich in der Synode mit den Positiven stimmen —
man denke, diese Auffassung des „Freisinns"! Das war der Anfang.
Zuletzt schrieen grüne, rote und weiße Plakate an allen Mauern gegen
die drohende Auslieferung des Münsters an Orthodoxie und Ueber-
lieferung. „Das Muckertum aus den siebziger und achtziger Jahren
guckte wieder hervor", ein Stadtmissionar sei in der Versammlung
anwesend gewesen, die Liechtenhan vorschlug — nämlich als nengieriger
Zuhörer; zuletzt sei eines der Komiteemitglieder zu Pfarrer Salis
ins Haus gegangen, um ihn zu bewegen, seine Positiven zur Stimmabgabe

für L. anzuhalten. Auf diese Weise wollten die „Kirchlich-
Sozialen" mit verräterischen Mitteln den Freisinnigen die Münsterkanzel

entreißen. Erst nach der Wahl konnte diese effektvolle Lüge
von Pfarrer Salis in der „National-Zeitung" berichtigt werden, nachdem

sie ihre Wirkung getan. Im übrigen kennen die Leser der „Neuen
Wege" Liechtenhans Orthodoxie zur Genüge.

Entschieden glücklicher war der zweite Popanz gewählt: Sozialismus.

Dies Wort hatte Liechtenhan gelegentlich sich selbst angeeignet, wie
er denn zu den Führern der neuen Religiös-Sozialen Gruppe in der
Tat gehört. Wie er selbst den Sozialismus auffaßte, hatte er soeben
in der erst erschienenen kleinen Schrift: „Soziale Religion" gezeigt.
Nun weiß jedermann, daß kein Wort so vieldeutig ist wie das Wort
Sozialismus und anderseits, daß gar kein Wort unsern Bürgerlichen
einen blinderen Schrecken einjagen kann, es ist förmlich das rote Tuch
für sie. Wenn noch ein Funke von Edelsinn bei Liechtenhans
freisinnigen Gegnern gewesen wäre, so hätten sie mit dem Vorwurf des

Sozialismus gauz besonders zurückhaltend und exakt fein müssen.
Sie griffen aber nnr darnach, nm L. auf plumpe Weise zu
diskreditieren. Die eine Taktik war, statt religiös-sozial, wie sich die neue
Gruppe absichtlich im Gegensatz zu den konservativeren Christlich-
Sozialen nennt, beharrlich für die Leser Kirchlich-Sozial oder
Christlich-Sozial zu setzen, damit sie gegen die schweizerische „Stöckerei"
gehetzt werden. Die andere entgegengesetzte Taktik, das sozialdemo-



— 297 —

kratische Gespenst aufrücken zu lassen durch drei erstaunliche Zitate aus
Ls. neuester Schrift. Es ist wahr, der Satz, L. halte „den Klassenkampf

für die weltgeschichtliche Aufgabe, die Gott unserer Zeit gestellt
habe," steht in einem seiner Vorträge zu lesen, aber mit dem Vordersatz,

daß die Religion den Klassenkampf zivilisiere, ihn ohne Brutalität
und Hinterlist, mit Achtung vor dem Gegner führe. Das scheinbar
wortgetreue Zitieren einzelner aus dem Zusammenhang herausgerissener,
dem Geist ihres Verfassers völlig entfremdeter Sätze hat von jeher
zu den perfidesten Kampfmitteln gehört, und dieser Quellennachweis
hat denn auch feine Wirkung bei der Wahl getan, auf den Plakaten
hat neben der Orthodoxie der klassenkämpferische Sozialismus am
meisten gezogen. Ich persönlich habe immer noch die größten Bedenken,
mich kurzweg Sozialist zu nennen, aber wer wollte bei solcher Taktik
der Gegner nicht gerne Sozialist sein!

Endlich haben die persönlichen Verunglimpfungen natürlich nicht
fehlen dürfen. Vielleicht ist man in Zürich und St. Gallen doch etwas
erstaunt, zu hören, daß L., weil er aus einer Basler Familie stamme,
in Basel von den Freisinnigen nicht gewählt werden dürfe; uns in
Basel ist das nichts Neues. Dann wurde an ihm mit Berufung auf
seine Vorträge die männliche Reife und durchaus notwendige
Lebenserfahrung vermißt. O, du heilige Einfalt! Das alles hätte er schnell
gehabt, wenn er Reformer gewesen wäre! Endlich wurde eine
Wahlniederlage in der „bescheidenen Gemeinde R." gegen ihn ausgespielt uud
zwar bis zuletzt, obfchon jedermann wissen konnte, wie es sich damit
verhielt und zuletzt der freisinnige Pfarrer dieser „bescheidenen Gemeinde"
selbst sich gegen dieses Wahlmanöver verwahrte, eines der wenigen
erfreulichen Zeichen in diesem Kampf, daß Wahrheit und Ritterlichkeit
noch nicht unter uns erstorben find. Daß dann der scheidende Ragaz,
den der erste Wahlaufruf noch verherrlicht hatte, weil er „in feiner
eigenen Art die Tätigkeit seiner beiden Vorgänger fortsetzte und sich
eine begeisterte Anhängerschaft schuf", fein Teil von Schmähungen
bekam, ist selbstverständlich. Hatte er doch — man denke — in einer
Wahlversammlung selbst für L. das Wort ergriffen, nicht einmal von
sich aus, sondern auf das Verlangen einzelner Anwesenden, und wesentlich

auch nur deshalb, weil der freisinnige Münsterverein in seinem ersten
Wahlaufruf den Schein erweckt hatte, als ob er im Einverständnis
mit Ragaz vorgegangen fei. Der zweite Wahlaufruf des Freisinnigen
Münstervereins berief sich wider ihn auf die St. Gallische
Kirchenordnung, die dem das Amt verlassenden Geistlichen verbiete, sich in
die Wahlgeschäfte feines Nachfolgers einzumischen; ich weiß aber
nicht, ob die St. Gallische Kirchenordnung auch statt dessen
verordnet, daß die Nachfolge vom Parteiverein und Parteikollegen
zu bestimmen sei. Die Heuchelei dieser Gesetzesmänner ist auch gar
zu offenkundig: was man in Basel bei einem Reformer ohne
Bedenken hinnimmt, daß er sich einen gleichgesinnten Nachfolger
oder Kollegen sichert, ist schwere Sünde, wenn ein Unabhängiger es



— 29« —

wagt. Nun hieß es plötzlich mit Bedauern, daß er „nicht in die
Fußstapfen seiner Vorgänger trat, sondern eigene Wege ging," er war
von der freisinnigen Orthodoxie in gefährliche asketische, mystische,
sozialistische Bahnen abgewichen und hatte damit den Frieden und die

Eintracht in der freisinnigen Partei gestört. Eine während des
Wahlkampfs herumgebotene zügige Verleumdung wurde erst nach der Wahl
von einem Anonymus in einer zürcherischen Zeitung ins Feld geführt,
um ihn als intoleranten Pietisten und Hierarchen hinzustellen. Wahr
ist daran das eine, daß er die übliche freisinnige Popularität, die in
einer grenzenlosen Akkommodation an den Gewohnheitsschlendrian und
einer grenzenlosen Furcht, die Volksgunst zu verlieren, ihren Grund
hat, nicht begehrt und in der Tat nicht erworben hat. Begreiflich, daß
es dann in jenem poetischen Erguß nach der Wahl in Bezug auf die

Nachfolge Ragaz-Täfchler heißen konnte:

Im alten Münster wie vor Zeiten
Tönt von der Kanzel Gottes Wort.

Man hatte, während Ragaz predigte, Gottes Wort nicht mehr
hören können. Etivas eigen nahm sich dann nur bei diesem Anlaß
die Rede des Pfarrer Baur aus mit dem Ausdruck der Freude
darüber, daß auf kirchlich-freisinniger Seite in diesem Kampf keine einzige
Stimme auf hetzerische unredliche Weise gewonnen worden sei. (Nat.-
Zeitung vom 8. September.)*)

Im Laufe des Kampfes war der Reformkirche auch ihre enge
Allianz mit dem politischen Freisinn vorgehalten worden, da gerade
in der Kommission des Münstervereins einige Politiker die Matadoren
sind. Ein entrüstetes Nein war die Antwort. Aber was bedeutet
alle Entrüstung neben der Tatsache, daß die politisch freisinnigen Blätter,
„National-Zeitung" und „Basler Zeitung", sich einfach mit der kirchlichen
Reformpartei solidarisch erklärten und die Aufnahme jeder unabhängigen
Einsendung rundweg verweigerten. E ne svlche Tatsache streicht alle
Protestationen mit der Zunge einfach durch. Ebenso wurde gegen den

Vorwurf der Parteiengherzigkeit in der „National-Zeitung" auf einen

längern Aufsatz von Altherr im „Protestantenblatt" hingewiesen, worin
„mit zwingenden Schlüssen" die fabelhafte Weitherzigkeit der Reformpartei

dargelegt war. Als ich seinerzeit diesen Altherrschen Aufsatz las,
wunderte ich mich, wie geduldig das Papier und wie kurz sein und
seiner Leser Gedächtnis ist. Vor noch nicht vier Jahren ist ein so

freier Theologe wie Otto von den hiesigen Reformern aus
„wissenschaftlichen" nnd „ethischen" Gründen abgelehnt worden, einfach weil
er kein Reformer ist. Das ist die Wahrheit und alles andere sind
Flausen. Und von der Weitherzigkeit und Vorurteilslosigkeit der Partei
redete der gegenwärtige Wahlkampf auch eine andere Sprache als

*) Ausdrücklich stelle ich fest, daß das von mir Mitgeteilte nur Proben sind
aus dem viel reicheren Repertoir von Verdrehungen, Verleumdungen und Unwahrheiten,

die in den freisinnigen Zeitungen zu lesen waren.



— 299 —

meinetwegen ein ganzer Jahrgang Nummern des „Protestnntenblattes".
Schließlich wurde von ebenfalls theologischer Seite großartig erklärt,
daß auch die Reformer die Ueberwindung des Parteigeistes gewollt
hätten, so gut wie jetzt die Unabhängigen. Leere, unwahre Worte,
wenn man weiß, daß vor gar nicht langer Zeit die Gründung eines
gemeinsamen Krankenvereins, zu dem alle positiven Pfarrer der Münstergemeinde

die Hand geboten hatten, an der Schwäche gerade des
theologischen Leiters der reformerischen Wahlaktion seinen eigenen
Parteigenossen gegenüber gescheitert war. Künftig mögen diese Parteiführer
reden, fo viel sie wollen; wer diesen Wahlkampf verfolgt hat, lacht
ihnen ins Gesicht. Denn wir haben das Recht, auf gar kein schönes
Wort das geringste mehr zu geben, wenn die Taten es Lügen strafen.

Und nun das Ergebnis? Ich meine das Wahlresultat, das
Verhältnis der Stimmen, kann uns gleichgültig sein, es bedeutet nichts
gegenüber dem Kampf selbst und seinen Offenbarungen. So sehr ich
mit Schmerzen die in ihrem Bauen wie Zerstören so segensreiche Tätigkeit

von Ragaz unter uns ein Ende nehmen sehe, sein Weggang ist
doch auch der Anlaß geworden zu einer Klärung nnserer Lage, wie
sie sein ganzes Hiersein nicht gebracht hat. Ich glaube, daß unser
kirchliches Parteiwefen noch nie so gerichtet worden ist, wie durch
diese, seine neuste Offenbarung. Ich sage nicht, wer noch religiösen
Ernst hat, sondern wer Anstand im Leibe hat, ist damit fertig. Freilich

ist mit diesem negativen Ereignis nur das Erste erreicht. Die
Hauptsache wird sein, daß auch künftig, wie bei diesem Anlaß, Menschen
aus allen frühern Parteien fich verstehen lernen, sich ihr eigenartiges
Suchen und Erleben Gottes mitteilen und zu gemeinsamer Arbeit an
den so völlig andern Aufgaben unserer Zeit sich verbinden. Ein
Zusammenschluß in irgend welcher losen Form wird dabei nötig sein.
Mögen uns die Erfahrungen, die wir jetzt gemacht haben, verhindern,
den alten Parteien und Parteikirchen eine neue hinzuzufügen, welche
die alten Sünden wiederholt. Das ist dann erreichbar, wenn der
Sinn für Gott so lebendig in uns bleibt, daß nie Systeme,
Organisationen, ja auch Personen, sich dauernd zwischen Gott und nns
legen können. P, Wernle.

Devolution ocier «elormation?
Su gutters neuestem Luc«: ..vie «évolution Ses evristentums".

T^s ist keine angenehme Nebcrraschnng, wenn der Laufzettel eines
neuen Äntter'schm Buchen erscheint. Am wenigsten in den letzten
Tagen des Juni, da man nach einigen ruhigen Sommertagen

seufzt und nichts sehnlicher wünscht, als ein kurzes Aufatmen fern
von dem Drängen und Stoßen unserer wirtschaftlichen und geistigen


	Von unsern kirchlichen Parteien und dem letzten Wahlkampf in Basel

