
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 2 (1908)

Heft: 9

Artikel: Tolstoi (Schluss)

Autor: Hartmann, B.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-131773

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-131773
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 277 —

coklol.
(Schluß).

«^ine Würdigung des Dichters Tolstoi liegt nicht im Rahmen
unserer gegenwärtigen Aufgabe. Wir müssen uns darauf beschränken,
seiner religiösen Bedeutung gerecht zu werden, soweit dies

auf wenig Seiten geschehen kann. Es versteht sich von selbst, daß
ein Phänomen wie Tolstois Lebensauffassung und Lebensgestaltung
schon oft untersucht und besprochen worden ist auf protestantischer und
katholischer Seite. Wir machen unsere Leser besonders auf die Schrift
des Pfarrers Dr. Rittelmeyer in Nürnberg über „Tolstoi und
seine religiöse Botschaft" aufmerksam (148 Seiten), die weit entfernt
von blinder Verherrlichung dem Manne seinen Platz im gegenwärtigen
Geistesleben anzuweisen sucht. Rittelmeyer nennt Tolstoi „die
interessanteste religiöse Persönlichkeit unserer Zeit" und schreibt an anderem
Ort: „Er hat das Höchste erreicht, was ein Mensch erreichen kann;
er gehört zn dem geheimen heiligen Orden derer, welche im
Gewissen der Menschheit weiterleben."

Noch mehr ist indes jedermann zu empfehlen, sich selbst aus
Tolstois Schriften einen Eindruck seiner religiösen Person zu
verschaffen. Wir betonen: einen Eindruck, denn es kann nicht
jedermanns Sache fein, das Wertvolle vom Unklaren zu scheiden und
sich ein Urteil zu bilden über die Bedeutung des Mannes für die

Zukunft. Aber weit mehr als ein Urteil über Tolstois Lehren ist
der Mann selbst in seiner Sicherheit und wahrhaft großartigen
praktischen Uebereinstimmung mit dem, was er lehrt. Wenn etwas Wahres
ist an dem Satz, daß Religion im tiefsten Grunde sich mitteile durch
persönliche Einwirkung von Mensch auf Mensch, so wird es sich hier
zeigen müssen. Und es hat sich auch bereits gezeigt. Tolstoi ist der
Seelsorger für Tausende geworden. Man nehme die „Erinnerungen
an Tolstoi" von P. Sergenjenko zur Hand (81 Seiten), und man
ahnt, für wie viele aus dem Dichter der Berater in allen Lebenslagen
geworden ist, für Leute jeder Nationalität und jeden Standes bis
zum Droschkenkutscher und Vagabunden, von den Landleuten seiner
Dörfer und der ganzen Nachbarschaft des Gutes Jasnaja Polnaja
gar nicht zu reden, für die er längst eine besondere tägliche Audienzstunde

hat festsetzen müssen.
Besonders wichtig für die Kenntnis von Tolstois religiöser

Botschaft find unseres Erachtens die Schriften: „Meine Beichte", „Kurze
Darlegung des Evangeliums" und die „Volkserzählungen." Die zuletzt
genannte sollte in keiner Gemeindebibliothek fehlen. Man fürchte aber
auch nicht, in den zwei erstgenannten Schriften gelehrte Auseinandersetzungen

zu finden. Tolstoi hat die Gabe des Vereinfachens und
Popularisierens religiöser und sittlicher Fragen, wie wir sie etwa an
Peter Rosegger kennen, nur getragen von weit höherer Energie und



— 278 —

Kraft. Auf dem evangelisch-sozialen Kongreß in Dessan ist kürzlich
bitter geklagt worden, die protestantischen Pfarrer der Gegenwart
verständen nicht mehr, die Sprache des Volks zn reden. Der
Laienprediger Tolstoi verstehts noch.

Seine religiöse Entwicklung hat Tolstoi in der „Beichte"
so einfach als möglich beschrieben. Die griechisch-katholische Kirchenlehre

und Kirchenfrömmigkeit, in der er aufwuchs, ist ihm in ihrer
oberflächlichen Gestalt entgegengetreten und scheint ihn innerlich fast
unberührt gelassen zu haben. In seinem sechzehnten Jahre, erzählte
er, habe er zu glauben aufgehört. Im Sinne eines ausgesprochenen
Atheismus ist dies nicht zu verstehen. Ein eminentes Verständnis
für die Religion seines Volkes ist ihm wohl früh aufgegangen und
nie ganz abhanden gekommen. Aber für seine persönliche
Lebensauffassung war ihm der Glaube eine rein gleichgültige Sache geworden,
und dabei blieb es nun bis zu seinem 50. Lebensjahr. Wir haben
oben erzählt, wie der kaum Dreißigjährige mit dem deutschen Pessimismus

Schopenhauers eingehend bekannt wird. Der bleibt im großen
und ganzen feine Weltanschauung bis zum Ende der 70. Jahre, d. h.
er begleitet ihn durch seine große dichterische Schaffensperiode. Wie
wenig er ihn aber eigentlich befriedigte, weiß jeder Leser von „Krieg
und Frieden" und „Anna Karenina." Neben den deutlichen Spuren
dieses dekadenten Weltschmerzes gehen hier die Symptome einer
herannahenden Wendung, der großen Krise, die sich mit dem Jahre 1878
fast gewaltsam einstellt. Die theoretische Auseinandersetzung mit dem
Weltgeschehen verkehrt sich iu die rein praktische Frage nach dem Sinn
des Lebens: Wozu leb' ich denn?

Die Abrechnung, die nun Tolstoi in seinem 5P. Lebensjahr
anstellt, ist eine furchtbare, erbarmungslos konsequente. Zuerst srägt er
an bei den Erfahrungswissenschaften und erhält als Antwort auf die

Frage nach den Endursachen und dem Sinn des Lebens „baren
Unsinn." Von hier weg wendet er sich an die Philosophie, und das
Resultat ist — wenigstens für ihn — noch trauriger. Ergreifend ist
die Stelle aus der „Beichte" : „Bei dem Suchen nach Antworten auf
die Frage des Lebens habe ich ganz dasselbe Gefühl empfunden wie
ein Mensch, der sich in einem Wald verirrt hat. Er kommt auf eine

Lichtung, steigt auf einen Baum und erblickt deutlich die grenzenlose
Ausdehnung des Waldes, aber er hat auch gesehen, daß hier kein

Haus ist, noch sein kann." — „So irrte ich im Walde des menschlichen

Wissens umher." Bei Sokrates, bei Schopenhauer, dem Prediger
Salomos, bei Buddha findet er nichts, als die traurige Auskunft:
„Wir nähern uns der Wahrheit nnr so viel, als wir uns vom Leben
entfernen." Die Lage ist entsetzlich. Nur vier Auswege bestehen noch:
die Unwissenheit, die Betäubung des eigenen Denkens in einem Genußleben,

der energische Selbstmord und — die energielose Schwachheit,
trotz der Erkenntnis von der Sinnlosigkeit des Lebens, es dennoch
weiterzuschleppen, weil man nicht den Mut findet zur erlösenden Tat.



— 279 —

Verstandesmäßig ist nun Tolstoi alles vernichtet. Es bemächtigt
sich seiner mit der unheimlichen Kraft einer Zwangsvorstellung. Er
bekennt, daß es damals für ihn eine Zeit gab, wo er jeden Strick
vor sich selbst verstecken mußte, wo er es nicht mehr wagen durfte,
mit einer Mute auf die Jagd zu gehen, um nicht seinem Leben ein
Ende zu machen. Und dies in einer Zeit seines höchsten literarischen
Ruhms, als glücklicher Familienvater, im Besitze glänzender Einkünfte.
Doch nun kommt die Entscheidung. Aus dem dicken Nebel ungelöster
Erkenntnisfragen und philosophischer Paradoxieen erhebt sich der große
Wirklichkeitsmensch Tolstoi, dieser geniale Realist, der sichs einfach
nicht nehmen lassen kann, daß „Leben" stärker sein muß, als alles,
was es verneint und zu entwerten sucht. Der Verstand arbeitete,
aber noch etwas anderes, was ich nicht anders nennen kann als das
„Bewußtsein des Lebens." Wie eine große Erleuchtung überkommt es

ihn, daß er ja seine Auskunft über den Sinn des Lebens bisher nur
bei einem engen Kreis von Menschen geholt, bei gelehrten, reichen
und müßigen Menschen. Das arbeitende Volk hatte er vergessen,
das er ja von Jugend auf geliebt, und besten Seelenwelt ihm schon
damals bekannt war, wie wenigen. Diese ungeheure Masse einfacher,
ungelehrter, nicht reicher Menschen bejaht ja das Leben beständig
trotz aller äußeren Not. Aber es bejaht sie mittelst einer —
unvernünftigen Vorstellung, seinem Gottes- und Schöpfungsglauben.
Nun erwachts in Tolstoi: Der Glaube ist die Kraft des Lebens. Ohne
Glauben kann man nicht leben. Gottes Willen tun, das giebt dem
Leben seinen Sinn zurück. Und damit ist der Weg gebahnt, das Tor
gesprengt in eine neue Welt.

Es ist das Ereignis, das man Tolstois Bekehrung genannt
hat. Eine Bekehrung im alten Sinne ists nicht. Da ist nichts von
äußerer Einwirkung und nichts von Gewisfensqualen. Es ist die Umkehr
eines Intellektuellen, eines souveränen Verstandes zur Ehrfurcht, zum
Willen, und was ihm sein „Saul, Saul, was verfolgst du mich?"
zugerufen hat, ist nichts anderes, als die Wirklichkeit. Gehört Tolstoi als
Dichter unter die allerersten Realisten, die wir gehabt, so gilt dies
doppelt vom Menschen Tolstoi. Wir können nicht umhin, einer anderen
Bekehrung zu gedenken, die sich auch im letzten Jahrhundert allerdings
auf ganz anderem geistigem Boden zugetragen hat. Wir meinen die,
welche Thomas Carlyle im VII. Kapitel feines Sartor rssartus geschildert
hat. Es ist wohl zweierlei, ob man sich zur Fichteschen Philosophie
oder zur russischen Bauernreligion bekehrt, und verschiedener geartete
Menschen als Tolstoi und Carlyle lassen sich nicht leicht neben einander
stellen. In einem indes reichen sie sich die Hände. Beide sind
Wahrheitsmenschen ersten Ranges, die demutsvoll vor der Wirklichkeit
kapitulierten, als sie anfingen, das Leben, seinen Sinn und Wert und seine

Gottgewolltheit zu bejahen. Und beidemale wirkt die eigenartige
Bekehrung mit der Kraft eines durch und durch religiösen Ereignisses.

Ganz anders ist nun allerdings der Weg, den Tolstoi geht, als



— 280 —

der, den Carlyle gegangen ist. Der energische Engländer steigt
aufwärts. Ihm gilts, mit feinem Ja, mit seinem Gott die gegenwärtige
Kultur zu erobern und umzugestalten. Der Russe steigt abwärts,
nicht plötzlich aber mehr und mehr hinein in die kulturfremde Natur
seines Landvolkes, seiner Aecker und Dörfer und Steppen. Wir be-
dauerns aufrichtig. Tolstoi wäre uns mehr, wenn er nach seiner
Bekehrung nicht einfach „heimwärts" geritten wäre. Aber wir
verdanken ihm so genug, um ihm gerne weiter zu folgen.

Die Religion, der Glaube ist ein Stück Wirklichkeit — das war
der Meilenstein, an dem wir Tolstoi zurückließen. Was nun folgt,
ist ein wahrhaft großartiger Beweis, ivie ernst es dem Manne
gewesen ist. Der Dichter kehrt zurück in den Schoß der russischen
Staatskirche. Er wird orthodox; er zwingt sich dazu. Die
Unsumme russischer Kirchenfeste, Riten und Ceremonien wird mitgemacht.
Tolstoi schildert selbst, wie er sich zwingt, zum heiligen Abendmahl
zu gehen mit andächtigem Herzen, und seinen ganzen Willen anstrengt,
mehr zu hören, als die Formel des Priesters. Vergeblich. Nirgends
stellt sich eine rechte Befriedigung ein. Endlich greift er zu den russischen

Kirchenvätern und Theologen. Ihre Bücher werden studiert,
nicht nur flüchtig durchblättert, und — der Widerwille wächst zugleich
mit dem heißen Verlangen nach wirklicher Religion. Doch das russische
Volk kennt längst neben dem offiziell kirchlichen Christentum Strömungen,

die mit mehr oder minder volkstümlicher Mischung direkt aus
den Worten des Evangeliums herkommen. Begierig lauscht nun Tolstoi
dem Wellenschlag dieses abseits rinnenden Stroms. Er mischt sich

unter die Pilger und Wanderbrüder. Seine Wallfahrer-Geschichten in
den Volkserzählungen sind nicht nur die feine Beobachtung eines
Dichters, ste sind erlebt. Endlich ist die letzte Station erreicht: Das
Evangelienbuch, dem er nun sein ganzes Interesse zuwendet.
Empört, mit den Worten bittersten Hasses und Hohnes wirft er Kirche,
Ceremonien und das ganze System kirchlicher Glaubenslehren von sich.

„Ich befand mich in der Lage eines Mannes, der einen Pack voll
stinkenden Schmutzes erhalten und nach langer Ueberwindung und
Mühe erst gefunden hätte, daß in diesem mit Schmutz vollgepfropften
Sacke in Wirklichkeit unschätzbare Perlen lägen." Was nunmehr kommt,
ist ein herrliches Auferstehen zu einem durch und durch neuen Leben:
Das Leben nach dem Evangelium.

Und nun dieses Evangelium Tolstois? Selten hat einer subjektiver
die Evangelien gelesen, ohne wenigstens eine Anzahl ihrer
Grundgedanken zu verlieren. Vor allem lehnt Tolstoi es ausdrücklich ab,
mit irgend welchem theologischen oder historischen Interesse an das
Evangelium hinzutreten. „Die Lehre Jesu zu verstehen muß man das
Leben der Kinder verstehen und sein wie sie." Durchaus laienhaft
liest er seine Evangelien, aber nicht in Ermangelung einer gewissen
theologischen Bildung, sondern mit voller Absicht. Einige wenige
evangelische Gedanken werden erfaßt und nun überall hineingelesen



— 281 —

mit großartiger Unbekümmertheit um schulmäßige Schriftauslegung
und sprachliche, sowie historische Forschung. Die Theologenarbeit von
Jahrhunderten existiert für ihn gar nicht, obfchon er ihrer keineswegs
nnkundig ist.

Voran geht die strenge Scheidung zwischen dem Leben des Geistes
und dem des Fleisches. Das wirkliche Leben ist im Geiste. Es ist
nicht zukünftig, sondern gegenwärtig. Gottes Reich ist in der Seele
des Menschen. Gott ist der unendliche Geist. Einen äußeren Gott,
Schöpfer und Herrscher der Welt, weist Tolstoi als jüdische Vorstellung
streng zurück. In dem Maß, als ein Mensch im Geiste lebt, nimmt
er Teil am unendlichen Geist, an Gott, d. h. er wird sich seiner
Gottessohnschaft bewußt. — Wir bemerken nur beiläufig, daß Tolstoi trotzdem
vom Apostel Paulus nichts wissen will, „der Christi Lehre nicht recht
verstand." — Im Geiste leben aber eben nur die, welche das Gute
tun. Das Gute wiederum drängt sich zusammen in dem fünffachen:
„Ich aber sage Euch" der Bergpredigt (Matth. 5), so wie es

Tolstoi verstanden haben will: 1) Zürnet nicht nnd seid im Frieden
mit allen. 2) Habt euer Vergnügen nicht an unzüchtiger Lust.
3) Schwöret niemand etwas. 4) Widersetzt euch dem Bösen nicht.
5) Macht keinen Unterschied nach Völkern und liebt die Fremden, wie
das Eigene.

Darauf folgt die Explikation dieses Gotteswillens. Was Tolstoi
zum ersten der fünf Gebote sagt, deckt sich durchaus mit dem, was
jeder eruste Christ davon denkt. Auch zum zweiten hat er eigentlich
nichts Neues beigebracht. Wohl hat es bisweilen den Anschein, als
sei er daran, auch die Einehe zn verwerfen, wenigstens moralisch zu
entwerten, und wer die „Krentzer-Sonate" gelesen hat, möchte nicht
erstaunt sein. Daß er unter derartigen Gedanken zeitweilig stand, ist
nachgewiesen, ebenso aber, daß es nicht seine dauernde Ansicht war.
Zum dritten Gebot hat Tolstoi die berühmte Erklärung gegeben, daß
auch jedes Eidesverhältnis gegenüber einer Obrigkeit gegen Gottes
Willen sei: „auf die Forderungen der Obrigkeit müssen die Menschen
blicken wie auf Gewalttätigkeiten". Dabei ist er aber weit entfernt
zum Aufruhr gegen die Obrigkeit aufzufordern, denn im gleichen Atemzug

fährt er fort: „Nach dem Gebot, daß man dem Bösen sich nicht
widersetze, müssen die Menschen das hingeben und erfüllen, was die

Oberherrlichkeiten von ihnen verlangen: Habe nnd Arbeit." Auf
Grund des vierten Gebotes verwirft Tolstoi bekanntlich unsere ganze
Gerichts- und Strafpraxis. Die glänzendste Rechtfertigung dieses

Standpunkts hat er in seinem letzten Roman „Auferstehung" gegeben.
Endlich führt ihn das fünfte Gebot zur vernichtenden Kritik an allem
nationalen Denken und Tun, an Politik, Militärdienst, Krieg. Es
find widergöttliche Dinge, die ein Leben des Geistes unmöglich
machen.

Wir fragen, wohin denn diese vollständig kulturfremde Moral
führe, vor allem, wo denu dabei das Recht der Persönlichkeit



— 282 —

bleibe, das der einzelnen, so wie der nationalen, staatlichen? Die
Antwort erhalten wir bündig mit den Worten: Das persönliche Leben
ist ein Trug des Fleisches, das Böse. Das wahre Leben ist das, das
allen Menschen gemeinsam ist." Und am andern Ort: „Die Menschen
stellen sich vor, sie feien Einzelwesen, ein jedes mit einem Leben sür
sich. Das ist Trug. Das alleinige Leben ist das, das den Willen
des Vaters als Ursprung anerkennt."

Es versteht sich von selbst, daß von hier aus Tolstoi auch zur
Verwerfung des Eigentums gelangen mußte. Und in der Tat, er
hat sie öfter klar ausgesprochen. Das persönliche Eigentum ist ein
Teil des Bösen. Es verdirbt die Menschen. Mit Vorliebe hat er
dieses Thema in seinen kurzen Erzählungen variiert. (Vergl. „Lein-
wandmesfer", „Drei Tode" und die Volkserzählungen.) Man hats dem

schwerreichen russischen Grafen besonders übel genommen, und unter
den Lehren, die ihm den Vorwurf der Heuchelei eingetragen haben,
steht diese oben an. Auch hats bis in die neueste Zeit dann und
wann geheißen, Tolstoi trage sich mit der Absicht, alle seine Habe den
Armen zu geben, werde aber von seiner Familie dran verhindert.
Wir wissen nicht, wie viel des Wahren dran ist. Rittelmeyer zitiert
einen Brief Tolstois, der dem Gerücht viel Wahrscheinlichkeit gibt.

Doch zurück zu seinem Evangelium. Wir srageu: „Was nnn?"
Diese Moral macht ja einen großen Teil unserer modernen Kultur
unmöglich. Tolstoi antwortet: Gerade das soll sie ja. Was Tolstoi
in seiner Beichte über Kulturfortschritte geschrieben hat, ist gleichbedeutend
mit einem unerhört radikalen Bruch, wie ihn der heilige Franz nicht
überboten hat. Und wenn wir richtig sehen, hat er auf unser „Was
nun?" doch kaum eine andere Antwort, als: Geh' hin und tue zuerst
Gottes Willen so, wie ich ihn dir aus dem Evangelium herausgelesen
habe, und alsdann wirst du erfahren, daß das wirkliche Leben für
dich beginnt. Das ist auch die Quintessenz seines „Aufrufs an die
russische Regierung, die Revolutionäre und das Volk," der genau so

sehr die sozialpolitischen Pläne der Revolutionäre, besonders der
Industriearbeiter, brandmarkt, wie die obrigkeitliche Gewalt. Es mutet
uns an, wie eine grandiose Naivität, um einen Ausdruck des

Herausgebers dieser Schrift zu gebrauchen. Und das gleiche gilt von
Tolstois ganzer Art, die Evangelien zu lesen uud ihre Hauptwahrheiten

zu formulieren.
Es ist aber mehr. Nichts ist leichter, als Tolstois ganze Lehre

mit der Bemerkung abzutun, sie sei eine große Naivität, vielleicht eine

großartige. Welches Propheten Lehre ist das nicht ebenso gewesen?
Wie hat man sich abgequält, im Evangelium Jesu, wie es der Historiker
aus seinen Hüllen herausgeschält hat, ein positives Verhältnis zu
Arbeit, Reichtum, Staat, Erziehung und Fortschritt herauszufinden!
Ueberzeugend gelungen ists keinem. Wie oft haben die sogenannten
„Großen Naivitäten" die segensreichsten Reformen in der Christenheit
geschaffen! Luthers „aus Gnaden", Franckes Gottvertrauen, die ganze



— 283 —

Erscheinung des ersten Quäkers Georg Fox, der uns erst kürzlich
durch die Verdeutschung seiner Selbstbiographie neu geschenkt worden
ist*) — alles eine große Naivität. Der Historiker weiß, daß die

Kraft einer Religion im umgekehrten Verhältnis steht zu ihrer
sogenannten kulturell-praktischen Verwendbarkeit. Und es besteht uns
kein Zweifel, daß Tolstoi mit all seinen Anslegnngs-Gewalttätigkeiten
dem Urchristentum näher steht, als die meisten seiner Zeitgenossen.
Drum kann auch seine Lehre nicht einfach als fromme Kuriosität
verschwinden. Wir betrachten sie als eine Heilquelle, die die allerwenigsten
Vertreter westeuropäischer Kultur an Ort und Stelle besuchen werden,
aber sie kann ihre Wirkung auch dann nicht ganz verlieren, wenn sie

in Flaschen abgezogen uns auf den Tisch gestellt wird.
Tolstoi als Christ, Tolstoi nach 1880 ist ein durch und durch

geschichtslofer Mensch. Er will es sein. Er negiert jede
Gottesoffenbarung in der Geschichte der menschlichen Kultur. Gewaltsam
reißt er sich los von einer Kultnrentwicklung, die in Verwirrung und
grenzenloser innerer Leere endet. Mit kühnem Entschluß kehrt er aller
Kultur den Rücken und kehrt zurück zu seinein hartarbeitenden Naturvolk.

Und von hier aus, in engster Verbindung mit Natur und
Feldarbeit, in einem geschichtslvsen, politiklosen Banernvolk, geht ihm das
Verständnis ans für die ungeheure Ueberlegenheit eines Lebens nach
dem Wortlmck der Evangelien. Da ist Gott. Wir spüren, das ist
enthusiastische Frömmigkeit, bei allem Nüchternen in ihrem äußern
Auftreten. Nur ein ganz gewaltsamer Bruch mit dem Bestehcndeu
macht sie möglich. Wir müssen sie kritisieren, aber wir können wohl
bedacht doch nie wünschen, daß sie verschwinde.

Tolstois Lehre, feine Religion ist reich an Angreifbarem. Er ist
Pantheist. Gewisse monistische Sekten haben ihn längst nnter ihre
Apostel aufgenommen. Sein Gvttesglaube treibt nicht vorwärts. Er
kennt nur die Gegenwart. Die Gottergebenheit seiner Bauern hat
etwas Physisches, durchaus nicht Sieghaftes. Es kann ferner keinem
entgehen, daß seine Lehre eine sittliche Hauptkraft tötet: Das Persönliche.

Wer das persönliche Leben als Trug des Fleisches negiert,
verneint eben auch die persönliche Verantwortung. Tolstois Ethik ist
eine Vergottungslehre, uicht ein sittlicher Kampf, der sich jeden Tag
wiederholen muß. Drum hat er auch nicht vermeiden können, daß
schon zu seinen Lebzeiten sich Leute an seine Ferse hefteten, denen es

nicht einfällt, seine sittliche Botschaft anzunehmen und damit Ernst zu
machen. Und Julius Hart, der Berliner Dichter, bestreitet direkt, daß
Tolstoi eine moralische Mission habe. Er feiert ihn als den Bringer
einer neuen Lehre von der Knnst, die Gott, Natur, Kunst in eine
Linie rückt. Und dabei haben wir nicht einmal das Recht, Hart einfach
einer Fälschung zu bezichtigen. Tolstois Gottesbegriff, sein Neben-

*) George For, Aufzeichnungen und Briefe des ersten Quäkers. Uebersetzt
von Marg. Stähelin.



— 284 —

einanderrücken von Gott nnd Natur hat etwas so ausgesprochen
Ästhetisches, daß svlche Auslegungen nahe liegen. Wir haben ja schon oben
die Befürchtung ausgesprochen, es möchte eine Zeit kommen, da Tolstoi
das Schicksal des heiligen Franz teilt, ästhetisch genommen zu werden.

Dies alles und nvch viel mehr kann uns aber nicht hindern, in
Tolstvis Lehre Kräfte zu entdecken, die aus dem wirklichen
Evangelium stammen und die unsere Zeit nötig hat. Nennen wir
nur drei Dinge: Seine furchtbare Bußpredigt an die moderne Kultur,
seine Seligpreisung der Armen an Geist und sein nüchternes Bekenntnis,
daß nur der Glaube dem Leben Wirklichkeit verleiht.

Seine Zergliederung und unnachsichtige Kritik der modernen
Kultur ist genugsam bekannt. In der „Kreutzer Sonate" hat sie

sich selbst überboten. Dieser kühne Hohn, mit dem er allen
Kulturerscheinungen und sogenannten Fortschritten ihre eigene Kehrseite weist:
eine sittliche Verlotterung nnd eine namenlose Ratlosigkeit in den
letzten Fragen nach dem Sinn des Lebens und der Bedeutung des

eigenen Ichs. Dann seine Neuentdeckung des einfachen,
arbeitenden Landmenschen, des Armen an Geist, mit seiner
latenten Sicherheit und Ueberlegenheit. Es ist eine Rückkehr zur
Natur, die hier Tolstoi predigt, durch die man unwillkürlich an Jean
Jacques Rousseau erinnert ivird. Was aber bei Rousseau kalte Ueber-
legung ist, verwandelt sich bei Tolstoi in eine fast mystische Liebe

zum Landvolk und seiner Lebensweise, zu Pflug und Steppe. Rousseau
schreibt seinen Emile in den Prachtsgärten des Herzogs von Luxemburg,

Tolstoi steht da unter seinen Landkindern, unterrichtet sie,

spielt mit ihnen, geht in den Bauernhütten ein nnd aus, treibt selbst
den Pflug durch den Acker, macht mit in der langen Kolonne seiner
Mähder und stellt nicht aus bei der ersten Ermüdung. Ihm ist dies
Volk in seiner einfachen Arbeit, mit seinem Denken, Sorgen und
Streben eine heilige Offenbarung Gottes, ein Mahnruf gegen die

Marxistische Theorie vvn der allgemeinen Industrialisierung der Arbeit,
Das ist seine unpolitische Sozialpolitik, ein Neuwerden des Lebens im
engsten Zusammenhang mit der Natnr. Daß ihn diese Liebe znm
einfachen Mann und seiner einfachen Lebensweise blind macht, hat er in
dem Drama: „Die Macht der Finsternis" selbst bewiesen. Aber das
hebt die Wahrheit dieses Mahnrnfs nicht auf. Und dann seine Wertung
des Glaubens. Er steht ja mit ihr nicht allein da, sondern ist nur
eine Stimme in dem großen Chor derer, die der Religion ihre durchaus

selbständige Bedeutung im Geistesleben zurückgeben. Aber er
geht über die meisten unter ihnen hinaus durch die Konsequenz, mit
der er alles und jedes wirkliche Leben nur aus dem Glauben kommen
läßt. In diesem Stück ist er ein Erneuerer vom Schlage Luthers,
so wenig er sonst mit ihm gemein hat — er scheint ihn nicht zn kennen,
wie er denn überhaupt über den Protestantismus die unklarsten
Urteile abgibt. — Wenn irgendwo evangelischer Geist weht in seiner
Lehre, ist's hier.



— 285 —

Doch auch, wenn einer und der andere unserer Leser nicht geneigt
sein sollte, ein einziges der oben genannten positiven Verdienste Tolstois
anzuerkennen, so bleibt Eines, was uns zwingt, vor dem Manne still
zu halten. Es ist seine persönliche Lebensführung. Größer
als Tolstois Lehre ist seine Person. Das führt uns zurück zum Anfang
unserer Besprechung.

Es ist ja in der Verleumdung Tolstois allerlei geleistet worden.
Wir erinnern nnr der stillen Genugtuung, mit der vor Jahren die

verleumderischen Berichte über Tolstois Privatleben aus der Feder
einer Gouvernante seines Hauses gelesen wurden. Man hätte offenbar
nichts mehr gewünscht, als sie wären wahr, nm diesen lästigen
Gewissensmahner los zu werden. Die Gerüchte sind längst widerlegt.
Es ist wahr, daß Tolstoi weder einen Tropfen Alkohol noch einen
Bissen Fleisch genießt. Aber was wollen diese Dinge allein — wahr
ist ja viel mehr. Daß Tolstoi mit dem Verzeihen Ernst gemacht und
einst in den achtziger Jahren dem von ihm schwer gekränkten und
durchaus anders gearteten Turgenjew die Hand zum Frieden anbot,
daß sein Haus jedem Menschen offen steht und er nicht Einen ungehört
gehen läßt. Daß feine Liebe zum russischen Volk nicht nur eine

ästhetische ist, sondern sich täglich mit der Tat beweist. Was er
geleistet hat als Vermittler zwischen Volk nnd Regierenden, was er
gelegentlich in den Hungerdistrikten vollbracht, übersteigt weit, weit
das Maß der christlichen „Wohltätigkeit". Und welche Rolle er
gegenwärtig wieder spielt in seinem aufgeregten Land, ist jedermann bekannt,
der seine Zeitung aufmerksam liest. Daß Tolstoi zwischen seiner Lehre
und der gegenwärtigen Gesellschaftsordnung persönlich Kompromisse
hat schließen müssen, ist selbstverständlich. Wir haben oben davon
geredet, wie wir von seiner Stellung zum Eigentum sprachen. Wir
halten es aber sür besser, als wenn er einen neuen Mönchsorden
gestiftet hätte. Den hohen Ernst und die Wahrhaftigkeit seiner Botschaft
und seiner eigenen Lebensführung hats nicht zu brechen vermocht.

Wir schließen mit einem Beweis dafür, was es für Tolstoi
bedeutet hat, mit seinem Dichterberuf zu brechen und der Prediger einer
religiösen Botschaft zu werden. Im August 1883 starb in Paris Iwan
Turgenjew. Ans dem Krankenbett, in der sicheren Erwartung des

Todes, schrieb er mit Bleistift ein Abschiedsbillet an Tolstoi. Er sprach
seinem Kollegen in der Kunst und bedeutendsten Rivalen zum letztenmal

die unverhohlene Bewunderung aus und beschwor ihn, von seinen
religiösen und ethischen Idealen zurückzukehren zur Kunst. Der Brief
hat Tolstoi nicht für Augenblicke wankend zu machen vermocht. Es
ist in diesem Mann ein „Ich muß es sagen, und weh' mir, wenn ich
es nicht tne!" Und dabei ist er geblieben bis in sein achtzigstes Jahr,
trotz Hohn und Gefahr und Verleumdung. Solche Männer müssen
gehört werden. Sie haben mehr zu sagen, als ihre eigenen Gedanken.

B, Hartmann,



320

immer die tausend, „wenn, aber, freilich",
die jedes Mißverständnis ausschließen
sollen und es meistens doch nicht
verhindern. Erst am Schluß bin ich kurz
auf das Persönliche eingegangen, habe
dabei Liechtenhan aber so wenig
herausgestrichen und Täschler vorher so gelobt,
daß man meine Rede direkt für Täschler
gegen Liechtenhan ausgebeutet hat, (Vgl,
„Nat,-Ztg," v. 3. Sept,)

Das war mein Vergehen. Wer Lust
hat, mag auch an diesen Aeußerungen
sich stoßen, wer aber zugleich die Wahrheit

sehen will, erkennt leicht, daß sie doch
einen ganz anderen Charakter hatten,
als in der nachträglich zu Zwecken der
Polemik zugestutzten Form. Daß ich

zum Reden durch die UnWahrhaftigkeit

des Wahlaufrufs des Münstervereins,
der die Sache so darstellte, als ob er
ganz im Einverständnis mit mir
vorgegangen wäre, förmlich gezwungen
wurde, bemerke ich nur nebenher.

Es ist überhaupt erbaulich, zu sehen,
wie reformerische Blätter in sittlicher
Entrüstung über einen Gegner machen,
der zwar zwei, drei scharfe Wörtlein
gebraucht, aber mit den reinsten Waffen
gestritten und jede persönliche Befehdung
ängstlich vermieden hat, während man
kein Wort des Tadels für die Fülle von
Gemeinheit findet, mit der wir bekämpft
und Übergossen wurden. Aber eben —
sie stand im Dienst der Partei und das
„decket der Sünden Menge,"

L, Ragaz.

«ucberttscb.
Nach dem bedeutsamen Wahlkampf in

Basel, möchten wir hier nachdrücklich auf
die Predigt von Pfarrer ««g«?:
Gottesdienst und Parteidienst,
aufmerksam machen, die am 13, September
vor einer imposanten Zuhörerschaft im
Münster gehalten und von Helbing
und Lichtenhahn in Verlag genommen

wurde. Sie redet von hoher Warte
aus in ergreifender Sprache, wie der
Kampf um die Münsterkanzel gemeint
war und wird eines zahlreichen
Leserkreises sicher sein, E. T,

Sur »ezprecnung eingegangene »Seher.
Die unter dieser Rubrik verzeichneten Bücher
werden gerne solchen, die sich darum bei Herrn
Psnrrer Liechtenhan melden, übergeben, unter der
Bedingung, daß sie dieselben in den „Neuen

Wege" einer Besprechung unterziehen.

vtf5khieSene5. Weitere Plaudereien
von v. August Kind, Pfarrer an der
neuen Kirche in Berlin, Heidelberg,
Evang. Verlag. 112 S Preis Fr. 1, S5,

«omileilk un« liîtteeveilll von 5 v.
Johannes Gottschick, Professor der
Theologie in Tübingen, herausgegeben
vom Stadtpfarrer R, Geiges in
Heilbronn. Tübingen. I. C, B. Mohr. 196
S, Preis Fr, 6.75.

resettucdt.
Es sind nur die niederen Menschen, welche das Gesetz, die Prämissen, für

ihre Handlungen in andern Menschen, außer fich selbst, haben, Kieckegaard,

öerlchtigung.
In meinem Tolstoi-Artikel ist ein ungeschickter Fehler durch meine Schuld

stehen geblieben. Tolstoi's Gut heißt Jasnaja Poljana (nicht Polnaja). Dem
freundlichen Basler Leser, der mich darauf aufmerksam machte, meinen besten Dank.
Außerdem lies Sergejenko (nicht Sergenjenko). B. H.

Redaktion: ». Hartmann. Pfarrer in Chur; Liz. «. riekdtenb««, Pfarrer
in Buch (Kt. Zürich); c, ftügs«. Pfarrer in Basel, — Manuskripte sind an
Herrn rieentend«» zu senden. — Druck von «. g. ZidlnStN in Basel.


	Tolstoi (Schluss)
	Anhang

