
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 2 (1908)

Heft: 9

Artikel: Sind wir verantwortlich?

Autor: Liechtenhan, R.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-131770

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-131770
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


S5

SinS wir verantwortlich?

lUer Generation unserer Urgroßeltern war von den überliefertenI christlichen Dogmen kaum eines so anstößig, wie dasjenige von
der Erbsünde. Jenes Geschlecht glaubte in ungetrübtem

Optimismus an die Güte der menschlichen Natur.
In seiner alten Form, die ihm namentlich Augustin gegeben, ist

jenes Dogma damals auch wirklich gefallen, um nicht wieder zur
Herrschaft aufzustehen. Auch die wenigsten Anhänger der heutigen
Orthodoxie werden noch lehren, die Schnld, die Adam im Paradies
auf fich geladen, werde auf alle seine Nachkommen übertragen, indem
durch den als sündlich aufgesüßten Zeugungsvorgang die fleischliche
Begierde beständig von den Eltern anf die Kinder fortgepflanzt werde.
Und wenige von den Geistesströmnngen der gebildeten Welt Berührte
werden mehr die Behauptung verfechten, daß wegen der Erbsünde das
neugeborene Kind der Verdammnis verfallen sei, wenn ihm nicht durch
die Taufe die Wirkung der Erlösungstat Jesn zugeeignet werde.

Der naive Optimismus der Aufklärungszeit ist als Reaktion
gegen diefe düstere Theorie zu begreifen. Aber auch seine Anhänger
sind heute vereinzelt, denn gegen ihn ist eine neue Reaktion
eingetreten; diese neue Anschauung betont wieder mit Entschiedenheit die

Erbsünde, um ebenso radikal die Erbschnld zu streichen. Sie
betrachtet jeden Menschen als Produkt in erster Linie der Vererbung,
sodann auch der Umgebung und der Lebeusschicksale. Und indem ste

diese Abhängigkeit unterstreicht, streicht sie die Verantwortlichkeit des
Menschen für sein Tun durch. Die einzelne Tat geht mit Notwendigkeit

aus dem Charakter hervor und dieser mußte unter den gegebenen
Umständen mit Notwendigkeit diese Besonderheit annehmen.

Wir haben es wirklich bei der Vererbung mit unleugbaren
Tatsachen zu tun. Zwar sind wir noch lange nicht sv weit, Gesetze der
Vererbung aufzustellen und dadurch mit einiger Wahrscheinlichkeit
zukünftige Erscheinungen vorauszuberechnen. Es ist auf diesem Gebiet



noch alles unberechenbar. Es können natürlich sehr wohl Gesetze und
Regeln der Vererbung vorhanden sein ; nur sind sie uns nicht bekannt.
Man möchte etwa die Hypothese aufstellen, daß der Gemütszustand
der Eltern bei der Zeugung nnd während der Schwangerschaft großen
Einfluß auf das Kind ausübe, und manches spricht dafür. Aber dann
beobachtet man wieder, daß Zwillinge, die doch in ihrem ersten
Entwicklungszustand genau unter denselben Einwirkungen gestanden haben,
nach Körpergestalt, Temperament und Charakteranlage ebenso ähnlich
wie verschieden sein können. Besonders auffallend ist das Ueber-
springen vou Generationen. Wenn wir hier aber auch noch vor
lauter Rätseln stehen, so wird dadurch die Tatsache der Vererbung
nicht aufgehoben.

Sie beschränkt sich gar nicht bloß auf körperliche Eigentümlichkeiten,

wie die berühmte Habsburgernase und -Unterlippe und
dergleichen. Sie ist auch unverkennbar bei geistigen Fähigkeiten, künstlerischer
Begabung und, worauf es uns hier ankommt, beim Temperament
und Charakter. Ein Kind, das seine Eltern nie gekannt hat, bei dem

also direkte psychische Einwirkung ausgeschlossen ist, kann doch die

Charakteranlage derselben zeigen, daß man deutlich erkennt: das kommt
vom Vater und jenes von der Mutter. „Es steckt im Blut," lautet
der populäre Ausdruck. Eltern sehen zn ihrem Schmerz Fehler, die

sie überwunden zu haben glaubten, bei ihren Kindern wieder
hervorbrechen. Auch wenn man sich bemüht, möglichst gleichmäßig zu sein,
beobachtet man dvch, daß ein Kind auf die Erziehungsarbeit anders
reagiert als das andere. Bei dem einen hat man nicht die geringste
Mühe, es zur Wahrhaftigkeit anzuleiten, während man beim andern
einen hartnäckigen Kampf gegen die Lüge zu führen gezwungen ist,
und doch war die Behandlung und das Beispiel der Eltern bei beiden

gleich. Die Verschiedenheit muß auf angeborener Anlage beruhen.
Oder woher kommt es, daß das eine Kind vom bösen Beispiel angesteckt

wird, während das andere davon unberührt bleibt? Sie kommen
eben schon verschieden auf die Welt.

Andere sind geneigt, die Macht der Vererbung gering
anzuschlagen und den neugeborenen Menschen als ein ganz unbeschriebenes
Blatt zu betrachten; dafür stellen sie alles ab auf die Gewalt des

Milieus. Es mag auch vieles fälschlich für angeboren gehalten werden,
was erst das Werk einer spätern Erziehung ist. Es wird sich oft
nicht entscheiden lassen, was angeboren und was erworben ist. Jedenfalls

läßt sich die Einwirkung des Milieus nicht leugnen. Die Anlage,
welche die Vererbung grundlegend mitgegeben, wird nun durch die

seelischen Einflüsse der Umgebung befestigt. Und zwar sind die ersten
Wirkungen auch die tiefsten. Der erwachende Geist ist geneigt, das,
was er in seiner nächsten Umgebung, also normalerweise im Elternhaus,

erblickt, für selbstverständlich hinzunehmen und die später in
seinen Gesichtskreis eintretenden Erscheinungen daran zu messen. Dem
Kind aus einer Lügnerfamilie wird die Lüge natürlich und ein die



— 259 —

Wahrheit gestehender Kamerad als dummer Tölpel erscheinen, und alle
ernsten Mahnungen werden wirkungslos an ihm abprallen. Die
Bedeutung der Erziehung ist groß, aber die unbewußte Wirkung des
Beispiels macht hier mehr aus als die absichtsvolle Einwirkung durch
Mahnung und Warnung, durch Lohu und Strafe. Korrekturen kann
die letztere wohl am werdenden Charakter noch anbringen — natürlich
anch noch viel verderben — aber die Richtung der Entwicklung bestimmt
der unbewußte Einfluß.

Auch den Einfluß einer dritten Macht dürfen wir nicht
unterschätzen, der Lebensschicksale. Welche Erfahrungen ein Mensch macht,
was für Versuchungen er ausgesetzt ist, das hat doch auch wieder
seine ungeheure Bedeutung, über die niemand selbst Macht hat. Wie
viele Prostituierte z. B. wurden verführt oder mißbraucht, dann in
Verachtung und Not hinausgestoßen und endeten im Leben der Schande!
Ihre Schicksale haben das aus ihnen gemacht, was sie nun sind.

All' das werden wir in Rechnung ziehen, ehe wir vorschnell
über Andere ein Urteil fällen. Der ersten Entrüstung wird die Ueber-
legnng folgen: Kann dieser Mensch soviel dafür? Hätte ich selbst
unter gleichen Umständen anders gehandelt? Hätte ich die gleichen
üblen Anlagen schon von meinen Eltern her mit in die Welt gebracht,
hätte ich in derselben Umgebung aufwachsen müssen, wäre ich ebenso
großen Versuchungen ausgesetzt gewesen, hätte ich unter denselben
sozialen Verhältnissen gelitten, so hätte ich auch nicht anders werden
können als er jetzt ift. Es ist leicht zn sagen, er hätte allen diesen
Einflüssen Widerstand entgegensetzen müssen. Aber woher hätte er
den Willen, solchen Widerstand zu leisten, und die Kraft dazu nehnten
sollen? Es hat ihm niemand bessere Motive eingepflanzt; es hat ihn
niemand angehalten, seinen Willen zu stählen. Lehrer und Pfarrer
haben sich einige Mühe mit ihm gegeben. Aber es fehlten die
Psychologischen Voraussetzungen, unter denen ihre Verfuche hätten Erfolg
haben können. Diese Milderungsgründe werden wir gerade in den
krassesten Fällen am lebhaftesten geltend machen müssen. Es gibt
einfach geborene Verbrecher. Knrz, wir betonen die Erbsünde so

stark, daß die Verantwortung aufgehoben wird.
Diese Betrachtungsweise ist durchaus modern. Aber indem wir

sie anwenden, spüren wir, daß wir dabei das Christentum für uns
haben, daß sie dem Geist Christi besser entspricht als die grausame
Justiz früherer Zeiten, aber auch noch als die starre Vergeltungstheorie
der klassischen Kriminalistenschule, trotzdem wir die Christen in Mehrzahl

auf ihrer Seite sehen.
Wir können auch wohl begreifen, was ste gegen diese moderne

Beurteilung eingenommen hat. Dieselbe wird nämlich bedenklich, sobald
wir sie auf uns selbst anwenden, sobald wir uns damit entschuldigen
und die Verantwortung von uns abzuwälzen suchen. Wir spüren wohl,
wie damit, daß wir sagen: „ich konnte nicht anders," aller Schwung
des sittlichen Strebens gelähmt ist und die moralische Versumpfung



- 260 —

begiünt. Die Scham geht so verloren und damit anch die Ehre. Und
es ist eine Stimme da, die gegen diese Selbstentwürdigung protestiert:
„Du mußtest nicht." Wohl werden wir nach einiger Ueberlegung sagen:
„So wie ich bin, konnte ich eigentlich gar nicht anders handeln. Bei
meiner Leidenschaftlichkeit, bei meiner moralischen Schwäche und Menschenfurcht

mußte ich notwendig dieser Versnchung unterliegen." Aber wir
werden uns dabei nicht bernhigen, sondern den Fehler darin snchen,

daß wir eben so sind, noch nicht Herr über unsere Leidenschaften und
noch nicht Hinansgewachsen über unsere Feigheit. Wir sagen nns:
ich sollte und könnte anders sein, wir schämen uns und macheu uns
selbst dafür verantwortlich, nnd fühlen, daß wir, wenn wir es nicht
mehr tun wollten, das Beste in uns zerstören würden. Das
Entschuldigenwollen ist eine Regung nnserer schlechten nnd trägen Natur,
die überwunden werden sollte. Aber eben, hat das Verantwortlichkeitsgefühl

recht? Dürfen wir das festhalten, was wir nicht preisgeben
möchten? Oder ist es ein Vorurteil des rohen, unphilosophischen
Geistes?

Wir werden zunächst betoneil, daß dieses Verantwortlichkeitsgefühl

nun einmal da ist, ja sich mit Notwendigkeit einstellt, und daß
darum seine Aussage: „Du mußtest nicht", ebensosehr Gehör verdient
wie die Behauptung des Verstandes: „Dn konntest nicht anders."
Hätte er damit recht, so ständen wir hier in einem unlösbaren Widerspruch

drin und könnten einfach nicht daraus heraus. Dabei müßten
wir uns beruhigen und uns sagen, daß solcher Widerspruch eben das
Los endlicher und unvollkommener Wesen ist, daß aber das Gefühl
der Verantwortlichkeit ebensosehr Gehör verdient, wie die Konsequenz des

Denkens, und daß ich es der Logik nicht opfern darf, wenn ich mein
menschliches Wesen nicht selbst verstümmeln will. Wenn es nicht anders
ginge, müßten wir eben das logisch Unvereinbare dvch in unserer
Brust beherbergen.

Dieser Standpunkt ist die uneinnehmbare Festung, in die ich

mich zurückziehen kann, auch wenn mir jemand logisch das Nichtanders-
können klar bewiese. Aber ich werde von dieser Festung aus doch

auch Ausfälle in das feindliche Gebiet unternehmen. Ohne Bild
gesprochen: ich wage es doch zu bezweifeln, ob das logische Denken
wirklich keinen Platz für die Verantwortlichkeit frei läßt.

Die Anschauung, welche auch alle menschlichen Handlungen als
aus der Notwendigkeit geboren ansieht, ift erwachsen ans der
naturwissenschaftlichen Weltbetrachtung, welche für jedes Ding eine Ursache

aufsuchen, die Kette der Ursachen möglichst vollständig bloßlegen möchte;
fie stellt sich das Ziel, aus den aufgewiesenen wirkenden Faktoren die

eingetretene Wirkung als notwendige Folge abzuleiten. Diese
Betrachtung erstreckt sich auch aus das Seelenleben und macht daraus
einen großen Mechanismus von Anschauungen, Vorstellungen, Gefühlen,
Begierden, Urteilen, Entschlüssen, wo jedesmal eins aus dem andern
mit Notwendigkeit hervorgeht. So ivird eigentlich die Aktivität des



— 261 —

Ich aufgehoben, es wird mehr nur noch znm geographischen Ort, an
dem sich die Seelenvorgänge von selbst abspielen. Es bildet fich ein,
ste hervorzurufen, aber ste steigen von selbst über die Schwelle des

Bewußtseins empor und versinken wieder darunter, sie haben die Seele

ganz in ihrer Gewalt. So wird auch das menschliche Handeln zu
einem automatischen Vorgang; klar ist, daß damit die Verantwortlichkeit
radikal verschwindet. Aber ist diese Betrachtung nicht eine Neber-
tragung Naturwissenschaft cher Methoden auf ein Gebiet, wo fie ihr
Recht verloren haben?

Es ift auch leicht zu zeigen, daß diese Anschauung den Tatsachen
des menschlichen Seelenlebens widerspricht; mag sie sich auch noch so

sehr brüsten, allein auf der wissenschaftlichen Psychologie zu beruhen,
so verdient eben eine Psychologie, die nur auf einseitiger Beobachtung
beruht, das Prädikat der Wissenschaftlichkeit nicht. Nach dieser rein
mechanischen Auffassung des Seelenlebens müßten alle Seelenvorgänge,

weil mit gleicher Notwendigkeit erfolgend, gleichwertig sein.
Nun ist es aber eine Tatsache, daß wir Wertunterschiede machen,
machen müssen, wenn nicht die Möglichkeit menschlichen
Gemeinschaftslebens aufgehoben werden foll. Wir unterscheiden unsere
Sinnesempfindungen nach einem festen Maßstab von Schön und Häßlich,

wir machen einen deutlichen Unterschied zwischen einem
Gänsegeschnatter nnd einem Vogelkonzert im Walde, zwischen einem,
harmonischen Farbenbilde und einer das Auge verletzenden Znsammenstellung

voit Farbentvnen, und doch ist jedesmal im Seelenvorgang
selbst nicht der geringste Unterschied zn finden, es ist jedesmal eine

Folge oder ein Gemisch von Gehörs- oder Gesichtsempfindungen.
Noch deutlicher wird die Sache, wenn wir die Beurteilung der

Gedankenassoziationen ins Auge fassen. Wir wenden hier den Maßstab

von Wahr und Falsch an, obschon der Seelenvvrgang genau
derselbe ist, ob ich nnn mit dem Begriff Gras den Begriff blau oder

grün verbinde. Und doch müssen wir eben die eine Gedankenverbindung

als falsch, die andere als wahr anerkennen; wenn ich diese

Beurteilung nicht anwenden wollte, so müßte alle Erkenntnis aufhören
und damit auch meine Anschammg sich selbst auflösen. Und doch ift
es schlechthin unerfindlich, wie wir zu einer solchen Unterscheidung
kämen, wie wir mit unserm Denken zvfrieden oder unzufrieden sein
könnten, wenn auch über allen unsern Gedankenverknüpfungen eine
eiserne Notwendigkeit herrschte.

Dürfen wir aber so zwischen wahren und falschen Aussagen
unterscheiden, vbschou bei beiden der psychische Prozeß genau derselbe
ist, dürfen wir so einen festen, geheimnisvollen Maßstab der
Beurteilung an unser Denken heranbringen, so ist nicht abzusehen, warum
wir nicht anch nnser Handeln nnch einem solchen Maßstab, dem von
gnt und böse, beurteilen dürften. Ist der Maßstab auch nicht überall
derselbe, so ist doch die Tatsache einer solchen ethischen Beurteilung
allgemein, dem menschlichen Wesen eingeboren, uud ivir dürfen ihn



— 262 —

anwenden, trotzdem der Seelenvorgang bei der guten und der schlechten

Handlung genau derselbe ist. Auch hier wäre unerklärlich, wie wir
zu einer solchen Beurteilung kämen, wenn alle unsere Handlungen
notwendig wären, und will man uns solches Urteil wehren, fo werden
wir antworten, daß dann auch die Unterscheidung von wahr und
falsch dahinfallen muß.

Man wird versuchen, sich aus der Sache zu ziehen, indem man
einfach gut und böse auf nützlich und schädlich zurückführt. Aber
erstens wird das niemals völlig gelingen, da so oft das Gute dem

Nutzen stracks zuwiderläuft. Zweitens wird es niemals gelingen, den
Gegensatz von wahr und falsch auf einen andern, psychologisch ableitbaren,

zurückzuführen. Besteht ein solcher fester, geheimnisvoller Maßstab

auf einem Gebiet, fo wird man sich auch nicht mehr sträuben,
auf einem andern einen ebensolchen anzuerkennen. Ja nicht einmal
die Reduktion von schön und häßlich auf angenehm und unangenehm
wird gelingen. Man mag definieren, wahr bedeute: „der Wirklichkeit
entsprechend," hat aber damit nichts erklärt, sondern bloß der Sache
einen andern Namen gegeben; denn was bedeutet das: der Wirklichkeit
entsprechend? Wir stoßen hier auf das uralte philosophische Problem
des Verhältnisses von Denken und Sein. Glanbt aber jemand durch
eine solche Definition das Geheimnis dieses festen Wertmaßstabes der
Wahrheit beseitigt zu haben, so kann man gnt definieren als dem
Willen und Ziel der die Wirklichkeit beherrschenden Macht entsprechend.
Somit bleibt die Tatsache, daß wir zwischen unsern Seelenvorgängen
Wertunterschiede machen, und diese Tatsache widerstrebt einer rein
mechanistischen Auffassung des Seelenlebens.

Wenn ich mit meinen Seelenvorgängen zufrieden oder
unzufrieden bin, so werde ich suchen, ihren Verlauf zu regeln, damit meine
Gedanken wahr, meine Taten gnt seien. Man ivird uns nun wieder
behaupten, das sei nicht möglich. Aber ist nicht ein großer Unterfchied,

ob ich mich am Waldrand ins Gras lege und wohlig
hindämmernd eine bunte Reihe von Vorstellungen, Gefühlen, Erinnerungsbildern,

Zukunftsphantasien durch mein Inneres ziehen lasse oder ob
ich mit der Feder in der Hand an meinem Schreibtisch sitze und an
einer Abhandlung arbeite? Im ersten Fall lasse ich die Gedanken
kommen und gehen, wie sie wollen, im zweiten aber zwinge ich sie,
sich zu verbinden oder zu trennen oder in eine bestimmte Ordnung
zu stellen, wie ich will. Mein Ich kann sich passiv Verhalten, dann
befindet es fich im „zerstreuten" Zustand; es kann aber auch „gesammelt"

sein, und dann regiert es über die Seelenvorgänge in aktiver
Weise. Ich behaupte nicht meine absolute Willkür, daß ich alles und
jedes denken könnte; aber ich behaupte, daß mein Wille auf meinen
Gedankengang Einfluß hat; daß diese Aktivität des Ich beim
wirklichen Denkprozeß im Unterschied vom bloßen Assoziationsspiel
nur Schein sei, wird einstweilen weniger bewiesen als behauptet von



— 263 —

der willkürlichen Annahme aus, das Seelenleben müsse denselben
Gesetzen unterworfen sein wie die Naturvorgange.

Ebenso kann ich mich nnn aktiv oder passiv verhalten bei meinen
Handlungen. Wie treffe ich denn eine Willensentscheidung? Es wirken
verschiedene Motive auf mich ein und möchten entgegengesetzte
Entschlüsse hervorrufen. Nun kann ich einfach meinen Launen, Begierden,
Leidenschaften freien Lauf lassen, kopflos trifft mehr mich die
Entscheidung, als daß ich sie treffe. Ich kann aber auch überlegen,
die verschiedenen Motive nach dem Maßstab von Gut und Böse
beurteilen, gegen einander abwägen und demjenigen, dem mein sittliches
Urteil beistimmt, mich überlassen, dem andern widerstehen. Im erstern
Falle war mein Ich passiv, und nur im letztern war es aktiv, war
meine Handlung meine Tat und nicht bloß mein Widerfahrnis.

Nun wird man aber behaupten, diese Auswahl des einen Motivs
sei eben mit Notwendigkeit erfolgt; auch wo ich mich nicht einfach
gehen lasse, sondern reiflich überlege, wo ich mich also am aktivsten
fühle, müsse ich so wählen. Mein Entschluß sei einfach die Wirkung
meines Seelenzustandes. Was heißt aber das? Legen wir uns einmal
zurecht, was denn die Verknüpfung von Ursache und Wirkung ist.

Jeder Vorgang wird verursacht durch das Zusammenwirken von
mindestens zwei Faktoren, die entweder zusammen oder einander
entgegenwirken. Beim physischen Geschehen nun ist die Wirkung immer
genau gleich der Ursache; die Billardkugel läuft in der Richtung, in
der sie gestoßen wird und treibt die andere Kugel, an die sie stößt,
je nach dem Winkel, in dem sie dieselbe trifft, in gleicher oder
veränderter Richtung weiter. Man kann die Wirkung genau ausrechnen,
indem man die verschiedenen wirkenden Kräfte addiert oder subtrahiert.

So ist es aber im psychischen Leben nicht. Die menschliche
Seele leitet die empfangenen Eindrücke anders weiter als eine Billardkugel.

Sie kann sich allerdings den auf sie einwirkenden Faktoren
willenlos hingeben, aber sie kann auch eine Auswahl treffen, kann
sich der einen der auf sie eindringenden Wirkungen widersetzen und
sich der andern hingeben. Sie ist kein bloßer Kreuzungspnnkt der
verschiedenen wirkenden Kräfte, sondern ein eigenes Kraftzentrum, von
dem aus die empfangenen Ursachenreihen in veränderter oder gleicher
Richtung, verstärkt oder geschwächt weitergeleitet oder zum Stillstand
gebracht werden. Das Ich verhält sich keineswegs immer passiv,
sondern es wirft oft in entscheidender, umwälzender Weise seine Aktivität

in das Spiel der Kräfte hinein.
Nun wird man antworten, das Ich sei allerdings als wirkender

Faktor im Geschehen anzuerkennen, aber so wie es durch Vererbung,
Milieu und Geschicke geworden sei, müsse es eben in dieser Weise
entscheiden. Damit wird aber das Problem nur um eine Linie
zurückgeschoben. Mein Charakter ist allerdings das Produkt meiner srühern
Entscheidungen. Aber mnß ten diese so fallen, wie sie gefallen sind?
Ich bin doch nicht als einfaches Wesen, sondern schon als Mensch mit



— 264 —

seinem Widerspruch in die Welt gekommen, entgegengesetzte Einflüsse
aus dem Milieu haben auf meine werdende Individualität eingewirkt
und jeder Schicksalswechsel hat widersprechende Tendenzen in meinem
Innern wachgerufen. Jede Entscheidung war eine Wahl zwischen
entgegenstrebenden Seiten meines Ich. Natürlich konnte ich mich gehen
lassen und unüberlegt stets nnr das Nächstliegende wählen oder besser

gesagt, mich von ihm bestimmen lassen; ich konnte so widerstands-
und willenlos von allen Geschicken nnd Einflüssen mich treiben lassen
wie ein Kahn, der sich ohne Ruder und Steuer von den Wogen
treiben läßt. Ich konnte aber auch ein Ziel vor mich hinstellen und
mit planvoller Charakterarbeit einsetzen. Und wenn mm gesagt wird:
„Siehe, diese Regung war die stärkere, darum hat sie gesiegt,"
so ist eben die entscheidende Frage, warum sie die stärkere war. Es
ist eine völlig unkontrollierbare Behauptung, dieses Kräfteverhältnis
als unabänderliches Verhängnis hinzustellen. Hat nicht vielmehr die

siegreiche Regung darnm die Oberhand bekommen, weil das Ich nach
reiflicher Ueberlegung gerade sie bevorzugte und sich ihr hingab, der
entgegengesetzten Regung aber widerstand?

Wenn dagegen eingewendet wird, das bedeute eine Durchbrechung
des lückenlosen Zusammenhanges vou Ursache und Wirkung, das sei

Wunderglaube, so iverdcn ivir das Odium dieses Schlagworts tragen
können. Ist dvch die Fvrderung, daß nirgends neue Kräfte in das
Ursachengewebc einschießen dürfen, eine ganz willkürliche Uebertragung
von dem physischen auf das psychische Geschehen, das unbegründete
Postulat eines einseitigen Denkens anf einem Gebiet, wo es nichts zn
postulieren hat.

Als zwiespältige Wesen treten wir in das bewußte Leben ein
und sollen wählen zwischen den entgegengesetzten Regungen des Innern,
nicht vhne eigenen Willen nns einfach treiben und bestimmen lassen.
Das Ziel solcher Entscheidnngen ist aber eine höhere Gesetzmäßigkeit,
die Stetigkeit des Charakters, der nun wieder zwischen den verschiedenen
Motiven gar nicht anders wählen kamt, dessen Entschlüsse man mit
Sicherheit voraus erwarten kann. Es gibt eitlen Niedern Zwang, wo
der Wille noch nicht zur Gewalt über die elementaren Triebe erwacht
ist, und einen höhern Zwang, wo der Wille in hartem Kampf die

Zwiespältigkeit überwimden hat nnd gar nicht mehr in Gefahr ist,
von der eingeschlagenen Richtung wieder abzuweichen.

Es ist also falsch, zu fragen, ob alle Menschen immer aus
Zwang handeln oder frei sind, ob alle für ihr ganzes Tun
verantwortlich sind oder nicht. Es sind eben nicht alle Menschen gleich. Es
gibt bloße Nummern, die das werden, was die Umstände aus ihnen
gemacht haben, weil sie sich dem blinden Spiel der ans sie eindringenden
Motive unterworfen haben. Es ist ein Trost, gerade bei den
traurigsten Erscheinungen des Menschengeschlechtes diese Erklärung als die
wahrscheinlichere bei der Haud zu haben. Andere aber werden das,
was sie selbst aus sich gemacht haben, Persönlichkeiten. Sie



— 265 —

werden nicht leugnen, daß sie vieles ihren Vorfahren, ihrer Erziehung,
ihren Geschicken verdanken. Es geschieht auch nicht jeden Tag und
jede Stunde, daß ihr Ich eine solche schöpferische Aktion herbeiführt.
Es sind vielleicht seltene Augenblicke, diese Geburtsstunden des
Charakters und Entscheidungstage seiner Entwicklung; es sind einzelne
Schritte, in denen er emporstieg über das, was er von Natur war,
zu dem, was er nach einem höhern Willen werden sollte.

Dürfen wir die Unzähligen, die fich widerstandslos von allen
Einflüssen haben treiben lassen und nie zur schöpferischen Aktion erwacht
sind, ihren Charakter zu bauen, dafür verantwortlich machen? Wir
wiffen nicht, ob sie Gelegenheit dazu hatten, sich zu einem selbständigen
Ich zu gestalten. Sie haben sicher den Keim zur Entfaltung persönlichen

Lebens in das Dasein mitgebracht. Aber wie in der Natur
unendlich viel Same zu Grunde geht, weil ihm die Bedingungen zur
Keimung nie geboten wurden, so geschieht es vielleicht auch mit dem
Samen des persönlichen Lebens; er findet keinen günstigen Boden, in
dem er keimen und Wurzel fassen könnte, keine Luft und kein Licht,
um feine Blätter zu ihm emporzustrecken und feine Früchte zu reifen.
Solche Menschen bleiben ein Stück vergänglicher Natur und müssen
mit ihr vergehen. Wir nehmen an, daß das jedesmal ein Leiden
Gottes ist. Deshalb dürfen wir aber umso weniger lieblos verdammen.
Und auch wenn die Gelegenheit durch Schuld des Menschen versäumt
wurde, so sind wir nicht in der Lage, das sestzustellen; aber selbst
wenn wir es könnten, sind nicht wir dazu bestellt, sie zur
Verantwortung zu rufen. Deshalb sollen wir die Frage nach der
Verantwortlichkeit der Andern offen lassen und im Urteil über sie milde sein.

Anders steht es bei der Selbstbenrteilung. Da müssen wir uns
oft anklagen: ich habe als bloße Nummer, als Produkt der Umstände
gehandelt. Ich habe die Gelegenheit versäumt zu einer schöpferischen
Aktion. Das sind die großen Schulden des Lebens, die seinen Wert
zerstören. Die einzelnen Fehltritte, die unzähligen Alltagssünden
mögen mit Notwendigkeit aus unserm Wesen hervorgegangen sein.
Auch ihrer müssen wir uns schämen, denn eben unser schwaches, feiges,
selbstsüchtiges Wesen ist die Folge der großen Schulden, der versäumten
Gelegenheiten. Wissen wir nicht, ob andern Gelegenheit gegeben
war, so wissen wir doch, wann sie uns geboten wurde, und deshalb
müssen wir uns selbst verantwortlich machen, wenn wir nicht zu einem
höhern, selbständigen Leben uns erhoben haben, sondern bloße
Produkte geblieben sind. Und wenn wir uns nun wieder den Gedanken
vom Leiden Gottes um jede Seele, die nicht zur Persönlichkeit erwacht
ist, gegenwärtig halten, so werden wir es doppelt ernst nehmen mit
dem Urteil über uns selbst, werden streng mit uns ins Gericht gehen
und uns nicht mit falschen Entschuldigungen beruhigen, nicht die
Verantwortlichkeit abzuschütteln suchen. Wir werden uns auch als
Ergänzung des Gedankens vom Leiden Gottes den von seiner „Freude
über jeden Sünder, der Buße tut" vor Augen stellen und uns sagen,



— 266 —

daß wir seinem ewigen Weltplan dienen, wenn wir zur Persönlichkeit
erwachen.

Natürlich hat nicht jeder die Möglichkeit, alles zu werden. Wir
bleiben immer abhängig von ererbter Anlage, von dem was Milieu
und Schicksal in uns geschaffen, auch von dem, was wir durch eigene
Schuld in uns verderbt haben. Aber unsere Aufgabe ist eben, uns
ein paar Stufen darüber zu erheben. Gottes höhere Gerechtigkeit
wird all das beim Urteil über die Menschen in Rechnung ziehen. Er
schaut, was wir in die Welt mitgebracht und welche Schwierigkeiten
uns im Wege gestanden haben; er schaut, auf welcher Stufe wir
standen, als wir ins Dasein traten, und wie hoch wir gestiegen oder

gefallen sind. Der Eine mag tief stehen, aber er war schwer erblich
belastet und hat übermenschlich gekämpft. Sein Erfolg war gering in
den Augen der Mitmenschen, aber groß in den Angen Gottes. Dafür
ist unter denen, die mit Verachtung und Abscheu auf ihn herunterblicken,

manch einer, der vortreffliche Anlagen in die Welt mitgebracht,
eine ausgezeichnete Erziehung genossen und vvr allzuschweren
Versuchungen bewahrt geblieben ist. Aber er ist geblieben, was er war,
er ist, eben weil er selbst und andere immer mit ihm zufrieden waren,
nicht höher emporgestiegen; er hätte Außergewöhnliches leisten können
und ist ein Durchschnittsmensch geblieben, und deshalb könnte Gottes
Urteil über ihn lanten: Ich habe dich nie gekannt.

Sind wir verantwortlich? Wir sollen nicht die Andern, dafür
umso mehr uns selbst verantwortlich machen. R. Liechtenhan,

»er Sozialismus unci Sie persönliche Freiheit.

D>Han kann aus allerlei Gründen gegen den Sozialismus sein,
Daß alle diejenigen seine Gegner sind, deren materielle Jn-

» > « teresfen durch ihn geschädigt werden oder auch nnr geschädigt

zu werden scheinen, ist leicht begreiflich. Die Allermeisten vielleicht
verwerfen nnd verabscheuen ihn, weil sie ihn nicht verstehen, wie es

ja stets in solchen Dingen zu gehen Pflegt. Die Einwände, die von
dieser Seite kommen, sind selten der Widerlegung wert. Neben diesen
beiden Kategorien aber gibt es in allen Volkskreisen, auch unter den

Arbeitern, eine Anzahl Menschen, die sich durch ihre materiellen
Interessen nicht an die bisherige Gesellschaftsordnung gebunden wissen
oder auch imstande wären, eine Ordnung der Dinge zu begrüßen, die

gegen ihr Eigeninteresse ginge, Menschen, die auch vorurteilslos genug
sind, um sich vvr dem Sozialismus nicht zu sürchten wie Kinder vor
einem Gespenst, und die doch vor ihm ein leises Grauen empfinden,
weil sie in ihm eine Gefahr für die Freiheit und den
Wert der Persönlichkeit erblicken. Sie verkennen die Schäden


	Sind wir verantwortlich?

