
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 2 (1908)

Heft: 8

Artikel: Tolstoi

Autor: Hartmann, B.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-131766

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-131766
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 234 —

nicht verhehlen, daß die heute bekannten Tatsachen zur Theorie
zwar nicht übel passen, daß sie sie aber keineswegs mit Notwendigkeit
fordern. Es ließen sich andre Anschauungen denken, welche ebenfalls

mit den Tatsachen nicht im Widerspruch stünden. Man könnte
also die Entwicklungslehre — ihre Möglichkeit immer vorausgesetzt
— in guten Treuen entweder annehmen oder ablehnen. Auf keinen

Fall aber ist ein Grund dazu vorhanden, sich vor ihr zu fürchten
oder aber fich ihr mit Leib und Seele zu verschreiben. P. Häberli».

colstoi.

'«^Im 9. September wird Tolstoi achtzig Jahre alt. In seiner
russischen Heimat wird ihn die politische Aufregung wohl um^ ^ die Hälfte der üblichen Ehrenbezeugungen bringen. Aber das

Ausland wird den Ausfall reichlich decken. Denn Leo Tolstoi ist längst
nicht mehr nur der sehr bedeutende Dichter, der seinen Platz in
der russischen Literaturgeschichte neben Gogol, Puschkin und Dostojewski

behauptet, er ist vielmehr feit den achtziger Jahren eine
Erscheinung im allgemeinen europäischen Geistesleben geworden, und mit
staunenswerter Frische hat der hochbetagte Mann bis in die allerletzten
Jahre stets wieder weit über die Grenzen Rußlands hinausgerufen.

Allerdings finds zwei sehr verschiedene Dinge, ob Goethe oder

Tolstoi den achtzigsten Geburtstag feiert. Dort beugte man sich

widerstandslos unter eine geistige Macht; ganz anders hier, bei Tolstoi.
Auch er hat seine Gemeinde in der ganzen gebildeten Welt vom
ruhigen Verehrer seiner dichterischen Kraft und sittlichen Größe bis
zum Jünger, der ihn mit schwärmerischen Worten als den Propheten
einer neuen natnr- und gottgemäßen Lebensweise preist. Daneben
aber steht die große Zahl von erbitterten Widersachern und, was
schlimmer ist, von Spöttern, die ihn nicht ernst nehmen wollen oder
können. Vor fünf Jahren hat fich ein Berlinerblatt das billige Reklamestück

einer Umfrage nach den zehn bedeutendsten Männern der Gegenwart

geleistet. Da hat Tolstoi die meisten Stimmen erhalten. Zehn
Jahre nach Bismarcks Tod der Mann, welcher alle Staatsgewalt als
Anmaßung und ungöttliche Verirrung erklärt. Hatte so die Leserwelt
des Berliner Tageblattes entschieden, so steht dem Volksurteil gegenüber

der norwegische Dichter Ibsen, der in den letzten Jahrzehnten
für seinen großen russischen Kollegen nichts übrig hatte als das ärgerlich
wegwerfende: „Der ist ein Narr!" Und auch dies ist noch nicht
einmal das herbste Urteil, das seit 25 Jahren über Tolstoi gefällt worden
ist. Uns selbst ist's begegnet, daß wir von unterrichteter Seite her
die Frage hörten: Halten Sie Tolstoi wirklich nicht für einen Schauspieler

und Heuchler?



— 235 —

Wofür wir Tolstoi halten? Unsere Leser haben das Recht, es

zu erfahren, denn daß gerade wir zu dem eigenartigen Mann Stellung
nehmen müsfen, liegt auf der Hand. Wenn Einer, ist Tolstoi in den
letzten Jahrzehnten zugleich ein Sozialreformer und ein Sucher nach
neuen religiösen Werten gewesen. Ja, wir wüßten wenige zu nennen,
in denen sich eine so enge und einfache Verbindung vollzogen hat
zwischen volkswirtschaftlichen und religiösen Gedanken.

Wofür wir Tolstoi halten? Wir stellen an die Spitze unserer
Besprechung ein ablehnendes Urteil: Wir halten ihn für einen Russen
und Halbasiaten, der seine Herkunft nicht verleugnet, weder dann,
wenn er alles geschichtlich Gewordene verdammt, noch in den Stunden,
da er Leben, Gott, Natur, Zeit und Ewigkeit in eigenartig unbesorgter
Weise mit einander verbindet nnd in einander übergehen läßt. Das
hindert uns aber nicht im geringsten, in diesem Rnssen einen der
ganz Großen zu sehen im Reich der Wahrhaftigkeit, und
ihn zu verehren als einen ganz Ehrlichen, der nicht nur am Christentum

genippt und es an sich trug wie ein Gewand, sondern mit dem
Schwersten an Jesu Lehre gerungen hat bis aufs Blut und nicht
zurückwich vor den äußersten Konsequenzen.

In der Zeit, da man in den Salons der Großstädte schwärmt
für den heiligen Franz von Asfissi, da ein deutscher Dichter wie
Hermann Hesse fein Spiel treibt mit der reinen Seele des heiligen Umbriers
(Peter Camenzind) — in solcher Zeit ists gut, vor einen Mann
hinzutreten, dem alles dies kein Spiel und kein Sport gewesen ist, sondern
tiefer, nagender Ernst, Tolstoi, der eine glänzende Gegenwart über Bord
geworfen hat, um wirkliches Leben und Gotteskraft zu finden. Darum
haben sie den heiligen Franz einen Narren genannt nnd darum auch
Leo Tolstoi, weil ihnen ein Atemzug in Gottes Nähe mehr bedeutete,
als die gesamte menschliche Kultur. Dem Umbrier grollt man nicht
mehr. Man hat ja feit einigen Jahrzehnten die Entdeckung gemacht,
daß er „interessant" ist, und daß man ihn ästhetisch nehmen, ja ihn
mit Hermann Hesse beim Glas Wein besingen kann. Wahrscheinlich
wirds auch Tolstoi einmal sv ergehen in hundert Jahren und etwas
mehr. Auch er ist in der Tat eine eminent ästhetische Natur. Gewisse
Berliner Dichter, die ihn verherrlichen, ohne, wie mir scheint, von
seinem sittlichen Ernst etwas zu empfinden, haben dies schon seit Jahren
herausgefunden. Aber für die große Menge ist er zum Glück zur
Stunde doch noch der furchtbare Verneiner nnserer Gegenwartskultur,
der ihre sittlichen und gesellschaftlichen Mängel so unnachsichtlich
beim Namen genannt hat wie wenige. Und weils ihm ernst gewesen,
darum ist er der Narr. Wir aber meinen, daß ein solcher Mann
zum mindesten gekannt sein muß. Man wird den größeren Teil seiner
Lehren ablehnen können, seine Person aber nie und nimmer.

Und dieses persönliche Problem an Tolstoi wird umso
fesselnder, je mehr man sich bemüht, nicht nur eine und die andere
seiner Schriften, sondern fein ganzes Lebenswerk und die hochdramatiche



— 236 —

Geschichte seines Lebens zu kennen. Bekehrungen eigentümlichster Art
unter dem Einfluß der Evangelien hat es viele gegeben im Lauf der
Zeit, seitdem Saul von Tharsus gen Damaskus ritt. Es steht nicht
einzig da, daß aus einem Wüstling ein Heiliger, aus einem Räuber
und Mörder ein aufopfernder Christ wurde. Immer ists wieder
vorgekommen, daß ein Reicher alle seine Habe den Armen gab, um
Christus zu gewinnen, daß ein Hoher seinen Adelsbrief zerriß, ja daß
ein Gelehrter seinen Doktorhut unter die Füße trat, um evangelisierend
unter die Armen an Geld und Geist zu treten und den Geringsten
seinen Bruder zu nennen. Aber wo in aller Welt hat es sich

zugetragen, daß ein dichter und Gestalter von Gottes Gnaden, ein Mann,
der als Künstler des Epos schon den Ruhm der ganzen zivilisierten
Welt besaß, sein eigenes dichterisches «suvro mit vernichtenden Worten
hinter sich warf, um fortan wahres Leben zu haben und Gott?
Unseres Wissens ist dies nur einmal da gewesen. In den achtziger
Jahren des vergangenen Jahrhunderts, als der größte Dichter seiner
Zeit, den Rußland besaß, Tolstoi, nach mächtigen inneren Kämpfen
mit dem Dichter brach, um anzufangen ein Mensch des wirklichen
Lebens, ein Christ zu sein.

Leider fehlt bis znr Stunde noch eine Tolstoi-Biographie. Die
einzige, die wir haben, die von Dr. Loewenfeld, ist noch nicht über
den ersten Band hinausgekommen und führt nur bis zur Schwelle
von Tolstois großer Produktionszeit als Epiker, d. h. Romanschriftsteller.

Das lange Zögern des Verfassers, fein Werk fortzuführen,
läßt fast den Verdacht aufkommen, er scheue sich, an den mächtigen
Umschwung in des Dichters Denken und an die Geschichte seiner
„Bekehrung" hinzugehen. Indes hat Tolstoi allen seinen Büchern so

viel Persönliches eingeflochten — er taucht in jedem seiner Romane
unter irgend eiuem Namen selbst auf — daß es nicht schwer sällt,
mit Zuhilfenahme von historischen Daten sich die Lebensgeschichte des

Mannes selbst auszuziehen.
Geboren 1828 auf dem gräflichen Gut Jasnaja Polnaja im

Gouvernement Tula, südlich von Moskau, ist Leo Nikolajewitsch Tolstoi
früh mit den Eltern nach Petersburg gekommen. In richtiger Adelsluft

slavischer Art ist er herangewachsen. Früh starben die Eltern.
Eine bigotte Tante und zwei Hauslehrer, ein deutscher und ein
französischer, sühren seine Erziehung fort. An der Universität Kasan hat
Tolstoi wenig studiert und mit Not die Staatsexamina gemacht. Wir
Möllens ihm nicht zum Verdienst anrechnen, aber seiner grundehrlichen
Natur hat es sichtlich widerstrebt, durch eine Examensfarce sich das
Recht zu erwerben, auf Lebzeiten an der Staatskrippe versorgt und
aufgehoben zu sein. Als 18jähriger Junker bezieht er sein ihm erblich
zugefallenes Herrschaftsgut Jasnaja Polnaja, halb Kinderspiel halb
Gott im Herzen. Er schwärmt für Befreiung und geistige Hebung
seiner Leibeigenen, findet aber bei denen, die er beglücken möchte, ein
stumpfsinniges Mißverstehen und stürzt sich schon nach einem Jahr



— 237 —

halt- und ziellos in den Wirbel des gesellschaftlichen Lebens von
Petersburg. Abermals ein Jahr, und er hats durch seine Spielwut
soweit gebracht, daß der Besitz seines Erbgutes noch an einem Faden
hängt. Mit großartiger Ehrlichkeit hat Tolstoi mehr als 30 Jahre
später in seinem Buch „Meine Beichte" über dieses lüderliche Leben
berichtet, das übrigens noch öfter ihn erfaßte. Es war ein Leben,
das schwächere Naturen wohl körperlich und seelisch umgebracht hätte.
Ihm hats nichts zurückgelassen als ein Quantum körperliche Hypochondrie
und, wie ivir vermuten, den ersten Hang zur Askese. Es läßt sich

in der Tat nicht vollständig in Abrede stellen, daß Tolstois sittliches
Wesen sich in Extremen bewegte.

Es war sein Glück, daß fein älterer, ihm in diesen Zeiten
moralisch weit überlegener Bruder ihn aus dem tollen Leben riß und
ihn veranlaßte, ihm als Fahnenjunker zu den russischen Okkupationstruppen

im Kaukasus zu folgen. Er hats dem Bruder zeitlebens mit
abgöttischer Verehrung gelohnt. Zwei Jahre dient er im Kaukasus
und die Jahre haben ihn znm Dichter gemacht. Seine ersten
literarischen Versuche sind absolut schmucklose, in ihrer einfachen Sprache
und Darstellung verblüffende Kriegserinnerungen aus dem Kaukasus.
Sie schlugen ein fast vom ersten Tag weg. Als gefeierter Dichter
kehrt der junge Mann nach Rußland zurück, doch nur um nach kurzer
Unterbrechung sich als freiwilliger Offizier der russischen Verteidigungsarmee

für Sebastopvl anzuschließen. So hat er den Krimkrieg
mitgemacht, und wenn er später als schneidender Anwalt gegen Krieg
und Gewalt auftrat, ists doch etwas ganz anderes gewesen, als
die Stimme eines im Frieden erschlafften Menschen. Kein zweiter
Dichter hat den Krieg mit allen seinen Schrecken und menschlichen
Feigheiten gekannt, wie Tolstoi, keiner auch ihn so groß und wahr
darzustellen vermocht (vergl. Tolstois Bücher: „Sebastopvl" und vor
allem „Krieg und Friede").

1855 fällt Sebastopol. Tolstoi kehrt heim und läßt sich als
Literat in Petersburg nieder. Die kommenden Jahre waren znm Teck

ernstester Arbeit gewidmet, aber noch sehr bewegt im Sinn eines
Junggesellenlebens der Großstadt. Er ist der Löwe der Boulevards,
gefurchtstes Mitglied einer literarischen Clique, von Zeit zu Zeit Spieler
ohne Maß und Sinn. Innerlich bereits weit über den Dingen, ein
Mensch, der sich selbst ironisiert. Aeußerlich hin- und hergerissen von
allem, was er im Grunde verachtet.

Da kommt feine erste Auslandsreise, der bald andere folgten.
Sie ist ein Wendepunkt in seinem Leben. Paris, Italien, Deutschland
werden wiederholt besucht. Die deutsche Philosophie imponiert ihm
mächtig. Es war die Blütezeit des Schopenhanerschen Pessimismus.
Daneben wird er wie viele edle Russen jener Tage mächtig angefaßt
von den Ideen des aufstrebenden, kaum erst wieder stark gewordenen
Liberalismus. Am meisten packt ihn das Problem der Volksbildung.
Während aber andere noch in Tiradcn sich ergehen, formuliert sich



— 238 —

Tolstoi rasch die ganz bestimmte Aufgabe: Wie der russische Bauer
zu einer Bildung zu bringen fei, die ihn veredle und befreie und
dennoch nicht seinem ureigenen Wesen entfremde. Fröbel ist sein Mann,
der von Anfang an wie wenige die Gefahr einer rein intellektuellen
Bildung erkannte.

Endlich kehrt er nach Jasnaja Polnaja zurück, nicht mehr als
der leichtfüßige, ehrgeizige Literat. Jetzt war er zum Mann geworden,
der mit voller Energie sich seine Gedanken machte über die Zustande
und die politische Zukunft feines Volkes,

Und er hat Ernst gemacht sozusagen vom ersten Tage weg. Von
da an erscheint Tolstoi als der Mann mit dem imponierenden
Znsammenklang von Denken, Reden und Handeln. Eben war in Rußland

das Reichspatent zur Aufhebung der Leibeigenschaft
erschienen. Seine Durchführung war ein Werk voll verzweifelten
Schwierigkeiten. Tolstoi gab sich her als eines der vielen staatlichen
Organe zu diesem Zweck. Der Dichter wurde znm Friedensrichter
und hat jahrelang mit unendlicher Geduld die Verhandlungen mit der

Bauernschaft geführt. Daß ihn das Amt aufs engste mit dem Volk
in Verbindung brachte, hat ihm nachträglich goldene Früchte getragen.
Seine virtuose Kenntnis der Volksseele hat dort den Anfang genommen
(vergl. seine Bücher Herr und Knecht, die Volkserzählungen u. a.).

Doch nicht genug. Hand in Hand mit seiner Geduldsarbeit als
Friedensrichter ging seine Gründung und Leitung der Volksschule in
Jasnaja Polnaja. Es war kein vornehmer Sport, den er da betrieb.
Mit Leib und Seele ist er dabei gewesen, hat die Schule nach eigener
Methode persönlich geleitet, hat unterrichtet, Schulbücher verfaßt,
pädagogische Abhandlungen geschrieben in eine eigene für den Zweck
begründete Zeitschrift. Wir dürfen hier auf diefe Tätigkeit nicht weiter
eintreten. Drei Bemerkungen genügen für nnsern Zweck: Erstlich hat
Tolstoi seine ganze Person in die Sache gesetzt. Zum andern treffen
wir hier zum erstenmal ganz ausgeprägt seine Ehrfurcht vor dem

Volksgemüt, vor dem, was durch die freischaffende Natur geworden
und von keiner Kultur verdorben ist. Es ist rührend, wie der Dichter
sagen kann, er habe vvn seinen Bauernkindern die Kunst der
Darstellung gelernt, und wahrhaft beschämend ist es, neben deu
Experimenten des damaligen deutschen und schweizerischen Liberalismus, wie
dezent er sich hütet, Eigenart nnd Innenleben seiner Schüler zu
vergewaltigen. Endlich — auch eiu Kuntrast zu den deutschliberalen
Erziehungsmethoden jener Zeit — finden wir hier in Tolstoi zuerst
den Mann, der um keinen Preis dem Volk seine Religion zu nehmen
gewillt ist. Er, der Schopenhaueriauer, erklärt in jenen Tagen, daß
er keinen wichtigeren Bildungsstoff für feine Bauernkinder kenne, als
die biblischen Geschichten. Er steht unter ihnen in der Schulstube und
erzählt gelegentlich stundenlang aus dem alten Testament.

Wir eilen weiter. Endlich 1862 mitten in sozialer Arbeit und
schriftstellerischen Plänen hat Tolstoi sich verheiratet. Selten wohl



— 239 —

hat ein großer Dichter eine glücklichere Ehe geführt. Seine Frau,
die Tochter eines deutschen Arztes aus den Ostseeprovinzen, ist
sechzehn Jahre jünger als er. Sie hat ihm im Lauf der Jahre dreizehn
Kinder geschenkt und lebt heute noch. Die folgenden zwanzig Jahre
sind der Hochstand seines dichterischen Schaffens gewesen. Wenn
Tolstoi in späteren Jahren (nach der „Bekehrung") sagte, er habe
damals Romane geschrieben, um recht viel Geld zu verdienen für feine
stets wachsende Familie und Ruhm zu eruten für sich selbst, so ists
natürlich eine arge Uebertreibung. Künstler wie er schaffen, weil sie
einem inneren Zwang gehorchen. Neben einer Reihe von kleineren
Stücken hat er in den ersten zwei Jahrzehnten seiner Ehe die beiden
großen Romane „Krieg und Frieden" und „Anna Karenina" geschaffen.
Beides Meisterwerke allerersten Ranges. Uns interessiert hier nur das,
daß beide Hauptwerke am letzten Ende sittliche Tendenzschriften sind.
Wer darin einen Mangel sieht, mag ja hingehen und sich an Karl
Spittelers Muse erbauen. Wir ergreifen den Rekurs an Goethe,
Schiller und Gottfried Keller. Das Eigenartige an Tolstois Hauptwerken

ist indes, daß sie ihn zeigen im allerschwersten inneren Kampf.
Seine Doppelgänger in seinen großen Romanen sind tiefunglückliche
Kulturmenschen, denen man aber öfters zurufen möchte: Laßt doch das
Grübeln und versuchts mit dem Glücklichsein! Ihr habt ja das Zeug
dazu, denn Ihr seid grundehrliche Leute mit guten, starken Nerven!

So hatte Tolstoi in glücklicher Ehe, getragen von Gunst und
Bewunderung seines Volkes und begleitet von glänzendem finanziellen
Erfolg, in vollster künstlerischer Schaffenskraft fast zwei Jahrzehnte
verbracht. Da kamen die ausgehenden Siebziger Jahre und mit ihnen
der Umschwung in Tolstois Denken, eine Wandlung von so

unerhörter Gründlichkeit und so radikal in ihren Aeußerungen, daß
man sie direkt eine „Bekehrung" genannt hat. Ich meine des Dichters
Bruch mit Fortschritt und Kultur, feine unnachfichtllche Kritik an den
bestehenden sittlichen Zuständen in Staat und Gesellschaft, seine Rückkehr

zur Natur und zur Religion. Zugleich das vernichtende Selbstgericht

über seine gesamte bisherige Schriftsteller«. Das Dokument
dieser Bekehrung hat er selbst geschrieben. Es ist seine berühmteste
moralisch-philosophische Schrift ^Meine Beichte", auf die wir später
noch zurückkommen werden. Man hat sie schon öfter mit Augustins
Bekenntnissen verglichen. Die Bedeutung dieser altchristlichen Schrift
wird sie nuu allerdings nie erlangen. Immerhin ist der Vergleich
erlaubt. An Ehrlichkeit und Mut steht sie ihr nicht nach, und hier
wie dort ist es ein Großer, der mit sich abrechnet und beim Resultat
endet: Gott, unser Herz ist unruhig, bis daß es Ruhe findet in dir.

Von da weg gilt Tolstois ganzes Interesse der religiösen
Frage. Von ihr aus wird nuu alles beurteilt und gewertet. Zwar
macht er auch in seiner letzten, religiösen Periode noch eine Entwicklung
durch. Auf die Rückkehr zur orthodoxen griechischen Kirche folgt der
radikale Bruch und die Heimkehr zum Evangelium, das sich für Tolstoi



— 240 —

bezeichnenderweise in der Bergpredigt konzentriert. Ihr entnimmt er
dann seine eigentümliche Stellung zu Staatsgewalt, Krieg, Arbeit und
Genuß und endet als der Mann, wie ihn Rjepin öfters gemalt hat: barfuß
und barhäuptig als russischer Bauer mit der Blouse angetan. Einmal
dasitzend in seinem allereinfachsten Arbeitsgewölbe am Bauerntisch
schreibend, Axt nnd Säge an der Wand, bald hinter dem Pflug
schreitend oder unter feinen Knechten die Sense führend. Dieser Kulturmensch

par sxOsllsuL«, der allen Genüssen eines verfeinerten Kulturlebens

entsagt, der Gentleman in Bauernkleid, der Riesengeist hinter
dem Pflug. Und alles das, um wirkliches Leben zu finden, Gott zu
haben.

Wohl wäre es nicht richtig, zu meinen, daß Tolstoi seither auf
schriftstellerische Arbeit überhaupt verzichtete. In diesem Stück
unterscheidet er sich sehr stark von einem Asketen des vierten Jahrhunderts.
Die Zahl der Schriften seit den achtziger Jahren ist fast unübersehbar.
Doch finds nun die Werbebücher eines Missionars, der alles und jedes
von der Kunst bis zu Eigentum uud Politik von seinem neu gewonnenen

Standpunkt aus bespricht.
Doch auch den Dichter hat er nicht ganz ausziehen können, wir

sagen „zum Glück", denn er hat nns in diesem letzten Lebensabschnitt
noch ganz herrliche Dinge geschenkt. Nicht hoch erheben möchten wir
seine paar Dramen, von denen „die Macht der Finsternis" auch über
deutsche Bühnen gegangen ist, eine Dramatisierung viehischer Verrohung,
die der Alkohol in einem russischen Bauernhaus hervorgebracht. Aber
wir nennen mit besonderer Freude seine Volkserzählungen, die wenigstens

teilweise in diese Zeit nach der großen Krise fallen und zum
Allerfeinsten gehören, was „christliche" Dichtung hervorgebracht („Die
beiden Alten", „Wo Liebe ist, da ist Gott"). Und endlich hat ja
Tolstoi in den neunziger Jahren noch einen großen Roman geschrieben:
Die „Auferstehung". Diese erschütternde Geschichte, die hineinzündet
in die dunkelsten Winkel russischer Herrenmvral, der rnssischen Gerichts-
zustände und der Strafpraxis. Es ist der Roman einer Prostituierten,
der in den Strafkolonien Sibiriens endet, äußerlich in den gedrücktesten
Verhältnissen, aber in der reinen Luft urchristlicher Sitteulehre, wie
sie das Evangelienbuch verbreitet. Es geht eine sittlich reinigende
Kraft durch das Buch, bei allem Schwülen, Schweren, das er ohne
Nachsicht aufdeckt. Dazu kommt die alte Tolstoische Gestaltungskraft,
seine einzigartige Virtuosität in der Behandlung voi: Massenszenen,
die wir aus „Krieg und Frieden" nnd „Anna Karenina" kennen und
die in dem 70jährigen (das Buch ist 1897 erschienen) wahrhaft staunenswert

erscheint.
Unter Tolstois letzten Kundgebungen nennen wir endlich noch

den kurzen „Aufruf an die russische Regierung, die Revolutionäre und
das Volk", der unter dem Titel „Der Weg zur sozialen Befreiung"
beim Ausbruch der russischen Revolution erschien. Kühner kann man
nicht reden, als der alte Mann es hier getan. Und daß ihm solche



— 241 —

Sprache nicht Freiheit und Leben kostet, findet seine Erklärung wohl
nur darin, daß einerseits die russische Regierung mit Tolstoi als einer
eminenten geistigen Macht paktiert, auf der andern Seite aber die

politischen Pläne des Dichters zn unpolitisch sind, um ernst genommen
zu werden. B, Hartmann.

(Schluß folgt.)

»er nächste Schritt.

IRas Absinthverbot ist angenommen, und wenn schon dies nicht vonI den Abstinenten, sondern durch die Mitwirkung aller sozial Wohl-
gesinnten erreicht worden ist, darf man doch sagen, daß es seit

dem Alkoholmonopol der erste weitere Schritt zur nationalen
Bekämpfung des Alkoholismus gewesen ist.

Die Frage ist, welches wird der nächste Schritt dieser Bewegung
fein? Je eher man sich darüber klar geworden ist, destv schneller wird
er gewagt werden können. Je größer die Einigung darüber sein wird,
desto sicherer wird dem Wagen das Gelingen folgen. Die Frage ist
ernst genug. Jedes Zaudern, jede Verzettelung der Kräfte, erst recht
jedes Mißlingen eines weitern Schrittes, schraubt die Bewegung zurück.
Die Schäden des Alkvholismus — der ja unser Land unendlich viel
mehr kostet als die jährlich für Alkoholika verausgabten baren drei-
hundcrtfünfundsechzig Millioneil Franken — sind zn groß, als daß
wir nicht ein rasches weiteres Vorgehen wünschen müßten.

Wollte man denken, auch den nächsten Schritt gegen ein
bestimmtes Alkoholikum, etwa gegeil den Schnaps, als das allgemein
am ehesten verworfene Getränk, oder gegen das Bier, als ein
ursprünglich unschweizerisches Getränk, zu richten, so würde man die

Bewegung in eine Sackgasse lenken. Wir können die Antipathie gegen
den Schnapsgenuß nach Kräften steigern. Wir können namentlich in
die Kreise der Bauern und Winzer unseres Landes den nationalen
Gedanken werfen, daß es für die schweizerische Volkswirtschaft das
Richtigste ist, wenn zunächst vom Schweizer der Schweizer Wein nnd
Schweizer Most getrunken wird. Wir können unsere Stimme dafür
geltend machen, daß der Verkauf von alkoholischen Getränken einzig
den Wirtschaften zugewiesen wird, und der Vorteil davon ist nicht zu
unterschätzen. Noch gilt es sür eine Schande, am hellen Tage im
Wirtshause zu sitzen, und mit Beschränkung des Alkoholkonsums auf
einen bestimmten Raum, eben das Wirtshaus, ist auch eine Beschränkung
auf eine bestimmte Zeit, eben die üblichen Stunden des Wirtshausverkehrs

verbunden, und niemand wird mehr für eine derartige Maßregel

sein, als eben gerade die geschworenen Feinde der Bekämpfung
des Alkoholismus, die Wirte selber. Wir werden Erschwerung der



320

immer die tausend, „wenn, aber, freilich",
die jedes Mißverständnis ausschließen
sollen und es meistens doch nicht
verhindern. Erst am Schluß bin ich kurz
auf das Persönliche eingegangen, habe
dabei Liechtenhan aber so wenig
herausgestrichen und Täschler vorher so gelobt,
daß man meine Rede direkt für Täschler
gegen Liechtenhan ausgebeutet hat, (Vgl,
„Nat,-Ztg," v. 3. Sept,)

Das war mein Vergehen. Wer Lust
hat, mag auch an diesen Aeußerungen
sich stoßen, wer aber zugleich die Wahrheit

sehen will, erkennt leicht, daß sie doch
einen ganz anderen Charakter hatten,
als in der nachträglich zu Zwecken der
Polemik zugestutzten Form. Daß ich

zum Reden durch die UnWahrhaftigkeit

des Wahlaufrufs des Münstervereins,
der die Sache so darstellte, als ob er
ganz im Einverständnis mit mir
vorgegangen wäre, förmlich gezwungen
wurde, bemerke ich nur nebenher.

Es ist überhaupt erbaulich, zu sehen,
wie reformerische Blätter in sittlicher
Entrüstung über einen Gegner machen,
der zwar zwei, drei scharfe Wörtlein
gebraucht, aber mit den reinsten Waffen
gestritten und jede persönliche Befehdung
ängstlich vermieden hat, während man
kein Wort des Tadels für die Fülle von
Gemeinheit findet, mit der wir bekämpft
und Übergossen wurden. Aber eben —
sie stand im Dienst der Partei und das
„decket der Sünden Menge,"

L, Ragaz.

«ucberttscb.
Nach dem bedeutsamen Wahlkampf in

Basel, möchten wir hier nachdrücklich auf
die Predigt von Pfarrer ««g«?:
Gottesdienst und Parteidienst,
aufmerksam machen, die am 13, September
vor einer imposanten Zuhörerschaft im
Münster gehalten und von Helbing
und Lichtenhahn in Verlag genommen

wurde. Sie redet von hoher Warte
aus in ergreifender Sprache, wie der
Kampf um die Münsterkanzel gemeint
war und wird eines zahlreichen
Leserkreises sicher sein, E. T,

Sur »ezprecnung eingegangene »Seher.
Die unter dieser Rubrik verzeichneten Bücher
werden gerne solchen, die sich darum bei Herrn
Psnrrer Liechtenhan melden, übergeben, unter der
Bedingung, daß sie dieselben in den „Neuen

Wege" einer Besprechung unterziehen.

vtf5khieSene5. Weitere Plaudereien
von v. August Kind, Pfarrer an der
neuen Kirche in Berlin, Heidelberg,
Evang. Verlag. 112 S Preis Fr. 1, S5,

«omileilk un« liîtteeveilll von 5 v.
Johannes Gottschick, Professor der
Theologie in Tübingen, herausgegeben
vom Stadtpfarrer R, Geiges in
Heilbronn. Tübingen. I. C, B. Mohr. 196
S, Preis Fr, 6.75.

resettucdt.
Es sind nur die niederen Menschen, welche das Gesetz, die Prämissen, für

ihre Handlungen in andern Menschen, außer fich selbst, haben, Kieckegaard,

öerlchtigung.
In meinem Tolstoi-Artikel ist ein ungeschickter Fehler durch meine Schuld

stehen geblieben. Tolstoi's Gut heißt Jasnaja Poljana (nicht Polnaja). Dem
freundlichen Basler Leser, der mich darauf aufmerksam machte, meinen besten Dank.
Außerdem lies Sergejenko (nicht Sergenjenko). B. H.

Redaktion: ». Hartmann. Pfarrer in Chur; Liz. «. riekdtenb««, Pfarrer
in Buch (Kt. Zürich); c, ftügs«. Pfarrer in Basel, — Manuskripte sind an
Herrn rieentend«» zu senden. — Druck von «. g. ZidlnStN in Basel.


	Tolstoi
	Anhang

