
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 2 (1908)

Heft: 1

Artikel: Nachfolge Pestalozzis. II., Pestalozzi und die soziale Frage

Autor: Ragaz, Rageth

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-131734

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-131734
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 13 —

Daß uns Jesus zn Gott führt, das ist die Hauptsache und Alles,
was er gewollt hat. Eine Lehre über seine Person hat er uns nicht
aufgedrängt. Natürlich werden wir ihm Ehrfurcht und Dankbarkeit
bewahren und dieselbe wird leise mitschwingen, auch wenn wir uns
Gott direkt nahen. Begreiflich ist auch, daß die Christen nachgedacht
haben über Jesu Verhältnis zu Gott und ihn zu ehren glaubten,
wenn sie allen Abstand leugneten. Wir werden solche Gedanken, ja
auch die direkte göttliche Verehrung Jesu ehren, wenn sie eigen und
echt sind und wirklich von Herzen kommen. Wir werden sie aber
ablehnen, wenn man eine Lehre und ein Gesetz draus machen will.
Denn wie Jesus das geworden ist, als was wir ihn verehren, bleibt
ein Geheimnis und alle Deutungsversuche sind ein unzulängliches
Stammeln. Warum sollten wir aber dieses Geheimnis nicht können
stehen lassen, wenn uns Jesus nur zum Vater hinführt! Dieses
Hindurchdringen zu Gott freilich kann kein Mensch dem andern abnehmen,
das kann auch keine Lehre über Christus erzwingen und keine

Beschreibung des Erlebnisses, selbst wenn sie hundertmal tiefer wäre als
die, welche wir eben versucht haben. Menschen können uns Führer
sein, das entscheidende Wort aber redet Gott mit uns allein.

R. Liechtenhan.

Nachfolge Pestalozzis.
N. Pestalozzi una Sie soziale frage.

INarf man Pestalozzi nnd die soziale Frage in einem Atemzuge
D nennen, ohne sich jener Art von Heldenverehrung schuldig zu

machen, die bei ihrem Helden Antworten auf alle Fragen der
Gegenwart sucht und findet? Der bloße Hinweis auf Pestalozzis
Leben, seine Armenanstalt auf dem Neuhof und „Lienhard und
Gertrud", seine bekannteste Schrift, genügt, um dieses Bedenken zu
beseitigen. Sein enges praktisches Verhältnis zur sozialen Frage
liegt klar am Tage. Er gehört in die erste Reihe derer, die mit Ein-
setzungTchon Gut und Leben mit der sozialen Not gerungen haben.

Weniger bekannt ist, wie vielseitig und gründlich sich Pestalozzi
in seinen Schriften mit sozialen Problemen beschäftigt hat. Ich
überlaste es dem Leser, aus den weiter unten mitgeteilten Proben zu
urteilen, ob dieser Teil der Lebensarbeit des einzigen Mannes nicht
mehr Beachtung verdient, als sie ihm bisher im allgemeinen zuteil
geworden ist.

Die soziale Frage erscheint heute freilich vielfach in ganz anderen
Formen als zu Pestalozzis Zeiten. Er sah nur die ersten Anfänge
der gewaltigen Entwicklung der Technik und Industrie. Fragen, die

heute im Vordergrund stehen, spielen bei ihm keine große Rolle. Die



— 14 —

Lohnfrage, in der für viele die ganze soziale Frage besteht, wird in
seinen Schriften kaum erwähnt. Von Arbeiterorganisationen, Streiks
und anderen wichtigen Erscheinungen des heutigen sozialen Lebens
hört man bei ihm natürlich nichts. Wir werden das nicht so sehr
bedauern. Die soziale Frage ist keine vorübergehende Zeitfrage und
kein Monopol nnserer Zeit. Man macht sich das Verständnis der
unendlichen Bedeutung dieser Frage selber unmöglich, wenn man sie

mit ihren jeweiligen zeitlichen Erscheinungsformen verwechselt und sie

nur nach diesen beurteilt. Wenn sich heute auch viele wohlmeinende
und hilfsbereite Menschen durch einzelue widerwärtige Begleiterscheinungen

der sozialen Bewegung die Freude au ihr verderben lassen, so

könnte sie das Beispiel Pestalozzis eines Besseren belehren. Seine
Größe besteht vor allem darin, daß er bei den Symptomen nicht
stehen blieb, sondern die Quelle der sozialen Not zu finden suchte.
Er tat es in jahrelanger, heißer Gedankenarbeit, mit einem Ernst,
den keine Mühe bleichte. Wenn er seine Gedanken gern Träume
nennt, so ist das nicht so zu verstehen, daß er sich bloß in seinem
Kopfe und auf seiner Studierstube etwas ersonnen nnd zurechtgelegt
hätte. Seine sozialen Gedanken erwuchsen aus der engsten Berührung
mit dem Elend des Volkes und aus seiner Arbeit an den Geringsten
feiner Brüder. Befruchtend und anregend anf sein soziales Denken
und Forschen wirkte ferner die Lektüre Rvusfeaus und der Verkehr
mit Fichte, vor allem aber eines der gewaltigsten sozialen Ereignisse
aller Zeiten, die französische Revolution.

Man tut ihm also Unrecht, wenn man ihn einen lebens- und
wirklichkeitsfremden Träumer nennt, wie es nur zu oft geschehen ist.
Wahr ist freilich, daß er mit seinen Gedanken nicht bei dem Elend
seiner Umgebung und nicht bei dem vielfach jämmerlich engen und
niederdrückenden Verhältnissen der damaligen Schweiz stehen blieb.
Sein Geist machte sich mit siegreicher Krast von dem Elend seiner
Zeit und seines Lebens los und schwang sich in Höhen hinauf, in
denen Not und Elend ihre Macht verlieren. Sein Träumen war
Schauen. Er schaute und gestaltete wunderbare Bilder schönster,
durch Not und Schuld in ihrer reinen Entfaltung nicht gehemmter
Menschlichkeit. Diese Bilder, wie sie sich namentlich in „Lienhard
und Gertrud" und in „der Abendstunde eines Einsiedlers" finden, zn
schauen, tut schon heute wohl, auch wenn man weiß, daß die
Jahrhunderte an ihrer Verwirklichung zu arbeiten haben werden.

Die größte soziale Gefahr war ihm die Unterdrückung^und
Verstümmelung des wahren Menschentums. Die einzige gründliche
Hilfe sah er in der Weckung und.Bildung der Grundkräfte
der menschlichen Natur.

Dies zur Einleitung! Pestalozzi soll nun vor allem selber zu
Worte kommen.

Wer das Große in der heutigen sozialen Bewegung sehen kann
und mag, der wird in ihr mit Frenden ein Erstarken des Bruder-



— 15 —

sinns entdecken, ein Ernstmachen mit den so lange gepredigten Worten,
daß wir alle Brüder seien. In Pestalozzis Schriften findet das
Gefühl der heiligen Verantwortlichkeit für das Schicksal der
Geringsten unter unsern Brüdern ergreifenden Ausdruck.

„Nein, wahrlich, wir find dem Ebenbilde Gottes im Menschen,
unsern Brüdern, mehr schuldig (als sie in die Fabriken zu senden).
Wie klein, wie wenig ist der Unterschied vom Großen hinab bis zum
Bettler am Wege, wie wesentlich sind sie sich gleich! Warum wissen
wir das nicht mehr? War es immer so, oder ist unser Jahrhundert mit
seinem ewigen absondernden Kreisen, mit seinem ewigen Empormodeln
zur Unempfindlichkeit mehr als alle Jahrhunderte schuldig, daß unser
Herz tot, und wir nicht mehr sehen, nicht fühlen die Seele, die in
dem Sohn unseres Knechts lebt und mit uns nach der ganzen
Befriedigung ihrer Menschheit dürstet. Nein, der Sohn des Elenden,
Verlorenen, Unglücklichen ist nicht da, bloß um ein Rad zu treiben,
dessen Gang einen stolzen Bürger emporhebt! Nein! Dafür ist er nicht
da! Mißbrauch der Menschheit, wie empört sich mein Herz! Daß doch
mein letzter Atem meinen Bruder noch sehe und keine Erfahrung von
Bosheit und UnWürdigkeit das Wonnegefühl der Liebe mir schwäche!"

(Aus den Briefen an Tscharner.)
Wie sehr er es vermochte, in jedem Menschen den Bruder zu

sehen, das zeigt besonders schön eine „Aus dem Tollhause" über-
schriebene Skizze aus dem „Schweizerblatt". Er schreibt dort ünter
anderm: „Das Bild des Menschen in seiner tiefsten Entstellung ist auch

gut, so würdig dem Menschenforscher vorgestellt zu werden, als das
Bild der Menschheit in seinen seltenen Höhen, und ich liebe überhaupt,
die Menschheit ohne Flügel und ohne Hörner kennen zu lernen, und
der Kranke und Schwache hat gemeiniglich beides dieses am wenigsten.
— Wenn etwas zu hoch über mir ist, so sehe ich nicht einmal gern
zu ihm hinauf, es blendet alles so sehr, was in der Höhe; aber in
Tiefen, die vor mir liegen, hinab zu sehen, ist mir natürlich und ein
wahres Bedürfnis."

Auch im Verbrecher sieht er den Bruder, der Liebe und Hilfe
verdient. In seiner Schrift über „Gesetzgebung und Kindermord"
weiß er sich mit einer bewundernswerten Kraft des Mitgefühls den
Seelenzustand einer unglücklichen Mutter zu vergegenwärtigen, die Hand
an ihr Kind legt. Von allen, denen es um wirkliche Hilfe zu tun ist,
verlangt er, daß sie den Hilfsbedürftigen persönlich nahe treten.

„Die liebende Menschenseele ist doppelt beim Armen und Elenden,
wenn er ihm mit seinem Auge und mit seiner Seele zusammen nahe
steht. — Der Geist des Christentums führt den Menschenfreund in
die Hütte und an die Seite des Armen als feines Bruders; aber die,
wahrlich in dieser Rücksicht unchristlichen Zeitsitten scheuchen ihn von
den Gelegenheiten und Oertern weg, wo sein Elend dem Reichen am
deutlichsten und auf eine sein Herz zu einer wahren Hilfe zu bewegen
fähige Weise in die Augen fallen würde". (Cristoph und Else.)



— 16 —

Pestalozzi weiß sehr wohl, daß die Armen und Elenden oft ihr
hartes Los zum Teil selber verschuldet haben, aber weder diese

Beobachtung, noch die üblen Erfahrungen, die er selber vielfach mit
den Armen machte, vermochten die Kraft seines Mitgefühls irgendwie
abzuschwächen. Er macht es in folgenden Worten den oberen Ständen
zur Pflicht, die Fehler der unteren so weit als immer möglich zu
entschuldigen. „Das innere heilige Band, das diese Stände vereinigt,
geht wesentlich aus der Zartheit der Rücksichten der höheren Stände
auf die Lage und die Bedürfnisse der Niedern hervor, und man darf
sicher annehmen, die Kunst, das Herz der Niedern Stände an sich zu
fesseln und ihre Fehler zu mindern, gehe wesentlich aus dem Edelmut
und der Weisheit der oberen Stände, die Fehler der unteren, so weit
es mit Wahrheit und Liebe geschehen kann, zu entschuldigen, hervor,
sowie in allen Ständen die Kunst, sich vor Schelmen und Dieben zu
sichern, wesentlich im Verstehen nnd Gönnen und Geben dessen besteht,
was einem jeden rechtmäßig gehört." (Christoph und Else.)

Er macht es den Geistlichen zum schweren Vorwurf, daß sie so

gern die unteren Klassen beschuldigen und die oberen entschuldigen.
Er selber nimmt es rnhig auf sich, weun man ihn der Parteilichkeit

für das Volk beschuldigt, obwohl oder weil er weiß, daß er
der Wahrheit getreu ist und keiner Partei.

Die folgende Stelle gehört wohl zn den interessantesten in seinen
Schriften.

„Ich gehe noch weiter und denunziere mich selbst als parteiisch
für's Volk. — Ich mag nichts weniger als unter zweideutigem
Stempel der so geheißenen unparteiischen Schriftsteller hier und dort
durchschlüpfen. — Ich bin also parteiisch. Ja Leser! mein ganzes Herz
hängt an der Hoffnung, daß die Welt uicht endlich dahin kommt, zü
fragen, was ist das Recht des Volkes? und zu behaupten, es sei
keines unter der Sonne, und der Mond habe noch nie keines
beschienen (Aus der Schrift Ja uud Nein oder über die Ursachen

der französischen Revolution.)
Mit aller Schärfe betont er in derselben Schrift, „der Heiland

habe nie advokatisiert, am wenigsten für die großen Herren. Wenn
er es für jemanden getan hätte, so wäre es sür diejenigen geschehen,
denen er zugerufen: Kommet her zu mir alle, die ihr mühselig und
beladen seid, ich will euch erquicken. Die niederen Hände bedürfen
des Trostes und die oberen haben Einschläferung so wenig nötig, als je."

Heute wird oft die Unzufriedenheit der unteren Klassen
besonders streng getadelt. Sie erscheint vielen als die Hauptursache
des sozialen Kampfes. Man könnte hie und da meinen, es wäre
alles gnt und recht, wenn nur die Arbeiter zufriedener fein wollten.
Die Rede von der Unzufriedenheit der unteren Stände ist aber durchaus

nicht neu. Schon Pestalozzi hat sie sehr gut gekannt und sich

mehrfach mit ihr auseinandergesetzt. Auch ihm ist die Unzufriedenheit
eines der größten Uebel der Zeit, und er hat kein größeres Anliegen,



— 17 —

als Mittel und Wege zu suchen, um das Volk in seinem Innersten zu
beruhigen und zu befriedigen. Er findet nur bei den oberen Klassen
mindestens ebensoviel Unzufriedenheit, als bei den unteren. Er läßt
keinen Zweifel darüber, daß es wenig hilft, dem Volke Zufriedenheit
zu predigen. Es gelte vor allem, die Ursachen der Unzufriedenheit
aufzudecken, „denn nur Betrüger und Betrogene berühren die Ursachen
nicht, wo von Wirkungen die Rede ist."

So geht er denn, namentlich in der Schrift: „Meine
Nachforschungen über den Gang der Natur in der Entwicklung des
Menschengeschlechts" mit ganzem Ernst daran, diesen Ursprung des großen
Kampfes zwischen den oberen und unteren Klassen klarzulegen. Er
findet ihn in dem Mißbrauch der den besitzenden und regierenden
Klassen verliehenen Macht. Der Kampf der unteren Klassen ist ihm
weniger ein Kampf um Lohn und Brot, als ein Kampf um
Selbstständigkeit und Recht. Immer wieder betont er, es sei in dieser
Sache mehr um Grundsätze als um Almosen, mehr um Rechtsgefühl
als um Spitäler, mehr um Selbständigkeit als um Gnaden zn tun.

Er anerkennt durchaus die Berechtigung des Kampfes um einen
Anteil am Grund und Boden. Er leugnet den Wert des Eigentums
nicht, aber er verlangt entschieden, daß es den Menschen, und zwar
allen Menschen, dienen müsse und daß die Ansammlung großer Güter
in einer Hand diesem Zweck nicht entspreche.

„Es (das Eigentum) ist", sagt er, „durch die Nahrung, die es
der Selbstsucht unserer tierischen Natur gibt, das große Hindernis des
gesellschaftlichen Zwecks geworden und hat den Menschen bald allgemein

dahin gebracht, daß er dasselbe entweder wie ein beladener Esel
auf dem Rücken trägt, oder wie ein spielendes Kind als ein nichtiges
Ding zersplittert." (Aus „Meine Nachforschungen.")

In der Anhäufung großer Vermögen an Gut und Geld und in
der Loslösung der Mehrzahl vom festen Grund und Boden erblickt
er eine der schlimmsten Quellen des Verderbens.

„Gehört diesen unseren Mitmenschen, die, mit gleichen Naturrechten

wie wir geboren, uns, den Besitzern der Erde, mit gleichen
Ansprüchen ins Gesicht sehen, gehört diesen Staatsbürgern, die jede
Last der gesellschaftlichen Vereinigung siebenfach tragen, keine die Natnr
befriedigende Stellung in unserer Mitte? Und weiter: Der Menfchen-
anspruch an Nahrung und Decke d. i. an ein die Menschennatur in
ihrem ganzen Umfange befriedigendes Dasein ist von Gottes- und
Christentumswegen höher als alles Eigentums- und alles Herschaftsrecht.

Der niedere, der Selbstsncht hingegebene Mensch, wenn er den
Namen Eigentum hört, erhebt sich mit aller Lebendigkeit seines
beschränkten Sinnes: Ja, das Eigentum muß man achten, schützen und
bauen, in wessen Hand es sich auch immer befinde, sonst geht die
Erde zugrunde. Und doch, dächte ich, das Eigentum ist um des
Menschen willen da und der Mensch nicht um des Eigentums willen."

(Lenzburgerrede.)



— 18 —

Das Wort Kapitalismus kommt in keiner seiner Schriften
vor, aber mit merkwürdiger Klarheit hat er die Gefahr, die in dem

großen und schnellen Geldgewinn der Industrie liegt, gesehen und
geschildert. Er warnt vor „dem trügerischen Flor des Geld- und
Gewaltspiels nnserer Industrie, die mitten im größten Flor ihrer
anscheinenden großen Geldabträglichkeit dasteht wie eine hochlodernde,
glänzende Feuerflamme, die einige einzelne Menschen, welche in einer

verhältnismäßigen Entfernung ob ihr emporstehen, wohl angenehm

zu erwärmen geeignet ist, aber die Millionen derer, die in der Tiefe
leben, in der sie sich in wilden Wirbeln herumtreibt, samt und sonders
ihre Finger verbrennen macht, und sie dann, wenn sie mit verbrannten
Fingern fortfliehen, blutnackend in eiskalter Atmosphäre stehen läßt."
Man kann den Mißbrauch, den man mit den Menschen treibt, indem
man sie als Mittel zum schnell reich werden benutzt und dann ihrem
Schicksal überläßt, wohl nicht vernichtender verurteilen, als es in diesen

Worten geschieht.
Aber auch mit hohen Löhnen wäre den Arbeitern nicht genug

getau. Schlimmer als der Unterschied zwischen Besitzenden und Besitzlosen

ist in Pestalozzis Augen der zwischen Herrschenden und

Untertanen, Privilegierten und Rechtlosen. Das Ringen nach

Selbständigkeit steht ihm viel höher als das Verlangen nach
Besitz. Dieses Ringen dars um keinen Preis unterdrückt werden, es

ist ein heiliger Kampf. Eine soziale Pflicht, sich der Macht zu
unterwerfen, kennt er nicht, ausgenommen den Fall, daß die Macht selber
sittlich sei und das sei sie, wenn sie ihre Stärke im Dienen sehe.

Das sei aber ein seltener Fall. Von Natur habe die Macht den Trieb,
sich auszuleben, ohne sich viel um Gesetz und Recht zu kümmern. Es
liege darin eine gewisse Naturnotwendigkeit. „Wenn ich in ihrem
Besitz Löwenkräfte in meinen Gebeinen fühle, was soll mir das Recht
der kleinen Tiere und der kindische Wahn, sie hätten mich zum Löwen
gemacht?" (Meine Nachforschungen.)

Wer im Besitz der Macht ist, vergißt leicht, was er denen schuldig
ist, die ihm dazu verholfen haben. Das Gefühl, viele unter sich zu
haben, bringt ihn leicht auf die Meinung, er sei höheren Geschlechts.

Pestalozzi schildert den Herrenmenschen und seine Aussprüche
sehr drastisch, ist aber weit davon entfernt, in ihm eine höhere Art
Mensch zu bewundern, sagt vielmehr offen heraus, es'sei das Tier
im Menschen, das sich in solchem Gebaren und in solchen Ansprüchen
äußere. „Ewig sagt der Mensch, der mächtig und tierisch zugleich ist,
zu der Schwäche seines Geschlechts: Dn bist um meinetwillen
da, und spielt dann über die geseilten Scharen derselben, wie über
gereihte Saiten des Hackbretts; was achtet er das Springen der
Saiten, es sind ja nur Saiten; so viel Männer im Lande sind, so

viel hat er ja Saiten; so viel ihrer zerspringen, fo viel wirft er weg,
und so viel er wegwirft, so viel spannt er wieder über sein löcherichtes,
klimperndes Brett, es sind ja nur Saiten — ha, es sind Menschen!



— 19 —

Und sie werden in der namenlosen Erniedrigung eines rechtlosen
Dienstes wie die Pfoten an den Klauen des Bären, sie wissen gar
nicht, was das murrende Tier will, das auf ihren Vieren steht, aber
sie klammern sich fest in das Eingeweide eines jeden, gegen den es
brummt u. f. w." (Meine Nachforschungen.)

Mit großer Schroffheit führt er aus, daß das bloße Leben in
der Gesellschaft und der Anteil an ihren Formen das Tier im Menschen
nicht zu bändigen vermöge. „Der gesellschaftliche Zustand ist in seinem
Wesen eine Fortsetzung des Krieges aller gegen alle, der im Verderben
des Naturstandes anfängt und im gesellschaftlichen nur die Form
ändert, aber um deßwillen nicht mit weniger Leidenschaft geführt
wird, im Gegenteil, der Mensch führt ihn mit der ganzen Schiefheit
und Härte seiner verstümmelten und nnbefriedigten Natur."

(Meine Nachforschungen.)
Es gebe eine barbarische und eine zivilisierte Tyrannei. Die

letztere seit weit gefährlicher. Sie verberge ihre wahre Gestalt, indem
sie die Menschen in ihrer Weise zu beglücken, in Wahrheit aber zu
entkräften suche, um sie dann umso sicherer beherrschen zu können.
Dagegen wehrt sich Pestalozzi im Namen des Volkes mit aller Kraft.
Die soziale Frage ist mehr als eine Magenfrage, der Anspruch
auf Selbständigkeit darf um keinen Preis aufgegeben werden. Und
wenn es zum Aufruhr kommen sollte, fo sei selbst dieser mit all seinen
Gefahren weit besser als der Zustand der Erschlaffung, in der
der Mensch nichts mehr fei als ein gesättigtes Tier, dem Recht und
Freiheit leere Worte seien. Der Trieb nach Recht, Freiheit und
Selbständigkeit sei mit dem Besten in unserer Natur fo eng verbunden,
daß man ihn nicht unterdrücken könne, ohne den Menschen aufs Tiefste
zu erniedrigen und ihm seine Würde zu rauben. Darüber spricht sich

Pestalozzi in folgenden Worten in seiner de.rben aber treffenden Art
so aus: „Ich bin vermöge desselben (des Selbständigkeitstriebs) kein
trauliches, kraftloses Haustier, das unter den Füßen eines andern
ruhig gaukelt und frißt, im Gegenteil, ich gehöre viel mehr zu den

gewaltsamen, unruhigen, die Sicherheit (Freiheit) selbst dem Genuß
vorziehenden Raub- und Waldtieren. Es ist freilich auch wahr, meine
Neigung zur Selbständigkeit wird durch meine Trägheit und mein
Hang zur Sicherstellung meines Rechts durch denjenigen zum Genuß
in mir selbst geschwächt, und es ist unstreitig, man kann mich durch
sicheren Sinnengenuß unter allen Umständen zum schwächlichen Haustier
umbilden, aber von Natur bin ich kein solches, ich will ja lieber herrschen
als dienen."

Das freiwillige Dienen und das freiwillige Verzichten ist, wie
Pestalozzi wohl weiß, eine ganz andere Sache, aber der Staat und
die Gesellschaft haben nach seiner Ueberzeugung kein Recht, es zu
verleugnen, weil sie auch die Kraft dazu nicht geben können.

„Im bürgerlichen Leben ist alles Tun und Lassen des
gesellschaftlichen Menschen ein ewiges Haschen nach Selbständigkeit, freilich



— 20 —

ein ohnmächtiges und fast immer mit der Kränkung des Fehlgreifens
gebrandmarktes Haschen. Es läßt sich nicht leugnen, es gelingt ihm
in diesem Zustand selten, von Gesetzen abzuhängen, die auf dem Recht
ruhen, das in seiner Brust schlägt und das er sich selber gegeben."

„Armes Geschlecht", ruft er aus, „das höchste Ziel deiner
Gesetzgebung geht dahin, dich entwürdigt zu füttern, und der alternde Weltteil

lobt seine Weisheit, wenn du von diesem Futter nur fett wirst."
(Meine Nachforschungen.)

Ich glaube, diese Ansichten Pestalozzis sind trotz der großen
Fortschritte, die seither im Staat uud in der Gesetzgebung gemacht
worden sind, doch noch recht zeitgemäß. Es wird ja heute wieder
vielfach versucht, durch den Hinweis, daß für die Arbeiter fo viel
getan werde, die Berechtigung ihres Kampfes zu bestreiten. Zum
Teil sind ja die Arbeiter freilich auch dafür verantwortlich, wenn ihr
Kampf fast nur als ein Kampf um Lohn und Macht erscheint. Das
soll uns nicht hindern, die höheren Kräfte zu erkennen, die in der
sozialen Bewegung wirksam sind, so wenig wie die Auswüchse der
französischen Revolution Pestalozzi verhindert haben, ihre Größe zu
würdigen. Ein Blick auf feine Stellung zur großen Revolution dürfte
vielleicht etwas dazu beitragen, uns die richtige Stellung zu den

revolutionären Erscheinungen unserer Tage finden zu
helfen. Heute machen es revolutionäre Erscheinungen (Streiks,
Antimilitarismus, anarchistische Tendenzen) vielen schwer oder geradezu
unmöglich, die Größe der sozialen Bewegung zu erkennen.

Man sieht wohl gar in der ganzen Unruhe, die durch unsere
Zeit geht, das Werk einiger herrschsüchtiger Agitatoren oder im besten

Fall unklarer Träumer und Schwärmer und meint, es wäre alles in
Ordnung, wenn sie nicht beständig die Unzufriedenheit im Volke
schüren würden. Genau so urteilten viele über die französische
Revolution. Das ist bekannt, weniger aber, wie unbefangen und
vorurteilslos Pestalozzi über die durch die große Revolution hervorgerufene
Beunruhigung der europäischen Menschheit geurteilt hat. Bekanntlich
haben sich die Größten unter seinen Zeitgenossen, Klopstock, Schiller
und Goethe nach der Hinrichtung des Königs mit Abscheu von der
Revolution abgewandt. Schiller hat unter dem peinlichen Eindruck
der Schreckenstaten der Revolutionsmänner, den im Munde des

größten Sängers der Freiheit etwas sonderbar klingenden Vers
gedichtet: „Wenn sich die Völker selbst befrei'n, da kann die Wohlfahrt
nicht gedeih'n.

Pestalozzi dagegen schrieb nach der Hinrichtung des Königs an
einen Freund: „Solche Zufälle sind momentan — laßt uns unsern
Weg ruhig gehen und auf alles, was nicht in unserer Gewalt ist,
ruhig Hinblicken und nie vergessen: Was ist unter hundert Millionen
Menschen ein Mensch?" Daß das Volk seinen Kampf um Freiheit und
Recht nicht mit mehr Würde führe fei sehr bedauerlich, könne uns
aber an der Notwendigkeit dieses Kampfes nicht irre machen.



— 21 —

„Man muß seine Augen von allem, was geschieht, abwenden,
um für das, was sollte geschehen, in sich selbst ein reineres Gefühl
zu erhalten." (Natorp: Pestalozzi I.)

In seiner Schrift Ja und Nein oder „Ueber die Ursachen der
französischen Revolution" setzt er sich gründlich mit der Behauptung
auseinander, daß die Zeitaufklärung an der allgemeinen Unsicherheit

der Verhältnisse schuld sei. Er bestreitet entschieden, daß
philosophische Ideen allein die Kraft haben könnten, die große Anhänglichkeit
an das gewohnte Alte im Volke zu zerstören. „Sonst sucht der Mensch
so wenig als ein Vogel ein neues Nest, wenn ihm im alten wohl ist
— er hat sicher Anhänglichkeit an den Baum, wo er Jahre lang
schlief und wachte — an den Ast, von dem er ausflog, für fich und
seine Jungen Nahrung zu suchen; aber wenn du ihm allen Flaum
aus seinem Neste nimmst, und Dornen darein legst, daß er sich daran
ritzt und seine Jungen daran sterben, dann verläßt er freilich den
Baum und den Ast, der ihm so lieb war und sucht sich eine Stelle
im Dickicht, wo keine Menschen sind, die allen Flaum ansprechen und
allen Flaum brauchen."

Die wahren Urheber der Revolution sind nicht unten, sondern
oben zu suchen. Der Absolutismus hat den Völkern „die Dornen in
ihr Nest gelegt und allen Flaum daraus genommen." Er wollte die
Völker zwar in seiner Weise beglücken, aber eben in seiner Weise. Er
wollte nicht freie Bürger, sondern Untertanen, nicht Menschen, sondern
Soldaten und Beamte, alles sollte in eine Uniform gesteckt werden.
Diesem Zustand ist sogar die Anarchie vorzuziehen. Da heute
wieder das Bangemachen vor der Anarchie sehr beliebt ist, verdient
das Urteil Pestalozzis über diese Erscheinung alle Beachtung.

„Und wenn sie auch die Folgen der Volksverirrungen alle
eingestanden und besonders die Greuel der Anarchie mit wahrem Abscheu
betrachteten und gern zugaben, die Anarchie sei eine tausendfache
Verstärkung aller obrigkeitlichen Verirrungen durch die Uebertragung ihres
Unsinns ans Volk, so bemerkten sie denn doch, sie fei ein keiner
anhaltender Dauer fähiger Zustand, sie daure in Vergleichung der
Uebel des Despotismus nur eine kleine Zeit und wirke nicht wie dieses
von Geschlecht zu Geschlecht auf Jahrhunderte zur Abschwächung der
Nation in einem fort, sie sei vielmehr bei allen Schrecknissen ihrer
Wirkungen gar oft die Geburtsstunde einer besseren
Ordnung der Dinge, sie mache mitten im Tumult ihrer Leidenschaften
der menschlichen Natur würdigen Gefühlen und Wahrheiten wieder
Luft, die der» Despotismus Jahrhunderte unterdrückt, und die Ströme
des Bluts erheben den menschlichen Geist mitten in den Greuelszenen
ihrer Verirrungen wieder zu männlichen Tugenden der Selbsthilfe
und Selbstsorge, diesem vom Despotismus immer untergrabenen
Grundpfeiler der bürgerlichen Gesellschaft."

Die Geschichte hat dem mutigen Glauben Pestalozzis recht
gegeben, sie wird auch denen recht geben, die in unserer kämpf- und



— 22 —

unruhvollen Zeit, die Geburtsstunde einer „neuen, besseren Ordnung
der Dinge" erblicken. Was könnte tröstlicher und ermutigender sein
als dieser sieghafte, durch keine noch so schlimme Erfahrung im
Geringsten erschütterte Glaube an die Kraft der Wahrheit und des

Rechts? Wir finden diesen Glauben in derselben Kraft in dem
Gedanken Pestalozzis über Mittel und Wege der Rettung und Hilfe,
von denen ich nun noch einige der wichtigsten und zeitgemäßesten
wiedergeben will. (Fortsetzung folgt.) - Rageth Ragaz.

?wei Stimmen öder Sozialismus. Arbeiter
uns Pfarrer.

i. bescdeMener einwutt.

MM Deiche sittlichen Elemente im Sozialismus schlummern, ja bereits
am Tage liegen nnd ivie stark die religiöse Macht seines Vor-
drängens und seiner Ziele ist, hat Kutter so glänzend dargetan,

daß ich mir weitere Worte erspare", so schreibt Herr Pfarrer
Hartmann in seiner tüchtigen, scharf gedachten und abgeklärten Arbeit:
„Religiöse Kultur."

An diesem Satze möchte ich meine immer wieder aufsteigenden
Zweifel und Verneinungen anknüpfen, wie an einem Haken. Ich bin
mit Herrn Pfarrer Hartmanns Aussage, daß die Sozialdemokratie eine

notwendige, gottgewollte Lebenserscheinung unsrer Zeit ist, die
sich eingliedern und einwirken muß in unser Kulturbild im Großen
und im Einzelnen voll einverstanden, ja ich bin überzeugt, daß die
Gedanken, die wie Auswüchse an der ganzen Bewegung erscheinen,
für den Einzelnen zu einer innern Bereicherung werden können; es
bleibt mir nur immer beim Wort „sittlich und religiös" ein großes
Seufzen zurück.

Unser ganzes Leben lang lebten wir mit den Arbeitern und
unter den Arbeitern. Wir lebtens in herzlicher Liebe nnd warmem
Interesse. Wir kennen solche, die dreißig und zwanzig Jahre unsern
täglichen Verkehr bildeten, mit denen wir in einem warmen Verhältnis
stehen. Es sind nur noch weitige; gute, treue Veteranen. Was neu
anrückt, das kommt nicht mit der Absicht, treu auszuharren, sondern
heut zu arbeiten und morgen zu überlegen, ob man übermorgen noch
arbeiten will. Diese Gesichter tauchen auf und wechseln. Man hat
nicht Zeit, die Züge fest zu halten. Die Namen zu lernen ist ein
vergebliches Mühen. Sie werden stets durch andre verdrängt. Ein
Verhältnis zu gestalten, ist ganz unmöglich. Der Arbeiter will es

nicht, und der Meister kann es nicht. Jener kommt, beschaut sich die


	Nachfolge Pestalozzis. II., Pestalozzi und die soziale Frage

