
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 2 (1908)

Heft: 6

Artikel: Monistische Sekten

Autor: Schneider, John

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-131759

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-131759
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 183 —

der trotz aller Kritik doch überall hindurchblicken läßt, daß es sich hier
um sehr ernste und zu lange vernachlässigte Fragen handelt, die man
sich durch Schlagworte und Partei-Rubriken nicht vom Leibe schaffen
kann. Fr, W. Förster,

ZnMiSuatton.

Ach, daß wir fort nnd fort so fremd nnd ferne
Einander bleiben, ob wir uns auch klagen
Das Leid des Lebens, und ob frei wir fragen,
Damit der Kleine von dem Größern lerne.

Und wenn wir vor des Uebels tiefstem Kerne
Die Augen auch ob unserm bangen Zagen
Und scheuen Zittern nicht zu öffnen wagen:
Vereinsamt folgt der Mensch dem eig'nen Sterne.

Ach, daß wir alle doch insgleiche glühten,
Die Geister insgesamt entgegensprühten
Dem Sieg des Gnten in dem Kampf des Bösen!

Doch jetzt — aus Schmerzes wachem wildem Wüten
Drängt's uns in dumpfes düst'res Dämmerbrüten
In hartem Harren, wer uns mög' erlösen.

Gottfried Bohnenblust (Zürich).

MonlsMcde Sekten.

MM 1er Gelegenheit hat, die Kultur einer Weltstadt näher zu studieren,
^G^H den wird es nie reuen, wenn er dabei auch dem religiösen

Leben besonderes Interesse schenkt. Er darf dabei allerdings
nicht an der Oberfläche bleiben, bei der offiziellen Religion und der
staatlich anerkannten Kirche, sondern er muß versuchen, in die oft
trüben Fluten des Volkslebens hinabzusteigen, nm dort verborgene
Perlen des religiösen Lebens ans Tageslicht zu fördern.

Als ich den letzten Winter in Berlin verbrachte, habe ich mich
deshalb nicht damit begnügt, öfter dem lutherischen Gottesdienst, der
in den prunkvollen Kirchen Berlins gefeiert wird, beizuwohnen, oder
dem der Katholiken, die in ihrer altehrwürdigen Hedwigskirche kaum
Raum genug haben. Den Kultus und die Tätigkeit auch der
griechischkatholischen Kirche, der großen Jügeudgemeinde, ja auch der Heilsarmee,



— 184 —

rechne ich zur Oberfläche. Das alles sind Gesellschaften, die der
Vergangenheit entstammen und heute mehr oder weniger anerkannt sind.
Neues Leben und nene Gedanken, die vielleicht religiösen Wert für
die Zukunft haben, fand ich in zwei Sekten, die offenbar, bewußt oder
unbewußt, unter dem Einfluß des modernen Monismus stehen.

Die eine nennt sich die „Armee des Einen". Sie hat wöchentlich
zwei Versammlungen in Berlin, davon die eine öffentlich ist. Eine
Schar von Leuten strömt hier zusammen, die alle nach religiösem
Eigenbesitz suchen oder ihn schon gewonnen haben. Eine pantheistische
Religiosität zieht ihre Jünger aus allen, besonders den sogenannten
Niedern Schichten der Bevölkerung an. Weniger rationalistisch veranlagten

Gemütern kommt eine beinahe buddhistische Mystik, die sie damit
zu verbinden wissen, entgegen. Merkwürdigerweise erheben diese Leute
nicht den Anspruch, Christen zu sein, obgleich ihnen Jesus Christus
als religiöse Persönlichkeit überaus hoch steht und sie seine Worte —
in ihrem Sinn gedeutet — gelegentlich sehr gern zu ihren Gunsten
in Anspruch nehmen. Sie haben ihre eigene Christologie; Jesus sei
nicht der „eingeborene" Sohn des Vaters, wie die Kirche „sälschlich
übersetzt habe," sondern der mit dem Vater „einsgewordene." Wie
aber Jesus mit dem Vater eins geworden, so solle und könne jeder
Mensch eins werden mit Gott. „Ich und der Bater sind eins," daß
jeder wie Jesus das von sich sagen kann, dazu wollen sie die
„Kameraden" bringen. Nnter diesem „einswerden" mit Gott
verstehen sie ganz das mystische Sich-in-die-Gottheit-versenken, wie
es uns im Buddhismus entgegentritt. Nichts deftoweniger lehnen
sie auch den Namen der Buddhisten schroff ab, obgleich sie auch
andere Elemente indischer Frömmigkeit sich angeeignet zu haben scheinen,
vor allem den Glauben an eine Seelenwanderung. Dieser Glaube
spielt eine für ihre Ethik wichtige Rolle. Der „Einsgewordene,"
erklären sie, hat die „irmls", die Scheinwelt (indisch in Wort nnd
Sinn!) verlassen und lebt in der Wahrheit. Sein Sein und Handeln
wird nur noch bestimmt durch die Liebe. Die Betätigung der Liebe
gegen den Nächsten stammt aber doch nicht allein und unmittelbar
aus dem „Leben in die Wahrheit," sondern sie üben die Nächstenliebe,
weil sie in jedem Menschen, auch in jedem Tiere übrigens, sich selber
erkennen; denn keiner weiß, in welcher Gestalt er schon auf Erden
gelebt hat oder noch leben wird. Am allermeisten tritt aber das
Prinzip der Einheit hervor. Gott ist eine ewige Einheit, von der alles
ausgeht, zu der alles zurückkehrt, durch die alles wird, alles vergeht.
Gott ist ihnen aber durchaus kein Persönliches vder Außerweltliches,
sondern ein Neutrales, ein „Göttliches." Sie machen sich lustig über
den persönlichen Christen-Gott, der im Himmel auf feinem Trone
sitzt. „Es gibt keinen Gott," rufen sie uns entgegen, „sondern nur
ein ewiges Göttliches!" Wer es dazu bringt, mit diesem ewig Göttlichen

eins zu werden, lebt in der Wahrheit und ist willkommen als
„Kamerad" in der „Armee des Einen."



— 185 —

Kühner und geistreicher als hier enthüllt sich dieser selbe Zug
zur Einheit in den Anschauungen der „modernen Gnostiker." In der

Person des dnrch mehrere Werke über die alte nnd moderne Gnosis
bekannt gewordenen 1)r. E. Schmitt, der auch längere Zeit Assistent
Höckels in Jena gewesen ist, haben sie einen begeisterten Führer und
wirksamen Agitator gefunden.

Wie schon ihr Name sagt, berufen sie sich auf die alten,
urchristlichen Sekten der „Gnostiker", welche die Kirche damals in einem
fast 200 Jahre langen Kampfe init Aufbietung ihrer letzten Lebenskraft

besiegt hat. Diese, in zahlreiche Schulen und Sekten gespaltene
Bewegung des Gnostizismns, wollte nicht, wie die Kirche, den Glauben,
sondern das Erkennen zur religiösen Hauptsache, gemacht wissen.
„Erkenntnis" (Gnosis), „Wissen", „Anschauung", das waren die

Schlagworte der im 2. christlichen Jahrhundert sehr starken gnostischen
Richtung, welche auch zahlreiche Glieder der Christengemeinden für
sich gewann. Sie versprach ihren Anhängern nichts weniger, als
volle Erkenntnis des Universums, das Wissen der letzten Geheimnisse.

In einer blumigen, bilderreichen Sprache pflegten sie ihre Theorieen
zu entwickeln, daß von einem ewigen Urwesen ans in ewigen Zeugungen
alles Endliche fich entwickelt habe.

Und nur in einer Form, die äußerlich der modernen Gedankenwelt

angepaßt ist, bringen die heutigen Gnostiker diese Ideen wieder.
Sie beginnen damit, Philosophie, Theologie nnd Kirche mit Spott,
Verachtung, Vorwürfen der schlimmsten Art zu überschütten. Alle
Philosophie, sagen sie, begehe den Grundfehler, den Menschen als
endliches Wesen zu fassen nnd ihm zugleich die Fähigkeit, Unendliches
zu begreifen, zuzuschreiben. Die Grenze zwischen Endlichkeit und
Unendlichkeit müsse fallen, dann komme der Mensch zur Erkenntnis
seiner Persönlichkeit wie anch des ganzen Universnms. „Ans intuitiver
Anschauung" heraus könne er mit mathematischer Sicherheit die großen
Zusammenhänge des Universums feststellen und erkennen. Während
nämlich der gewöhnliche Mensch nur in drei Dimensionen lebe, obwohl
er die höhern bisweilen ahne, der Philosophe auch bis zur vierten
vordringe, erkenne der Gnostiker alle zwölf Dimensionen, wie eine

höher und erhabener sich auf die andere aufbaue; er durchfliegt sie alle, bis
er sich im övtnos, im „Lichtabgrund der Geister" ganz eins weiß mit
dem Universum. Ohne ein jahrelanges Studium dieser Theorieen, ist
es natürlich ganz unmöglich, die Einzelheiten dieser Lehre zu verfolgen,
denn in furchtbar komplizierter Weise, rechnerisch-rationell und
phantastisch-poetisch zugleich entwickelt und beweist Dr. E. Schmitt seine

„Dimensionen" wie die alten Gnostiker einst ihre „Aeonen"
ausgerechnet haben. Fast komisch berührt dann, die Behauptung, daß diese

Berechnungen die „Grundlagen einer Kultur der Zukunft" fein sollen
und daß sie eine veredelte sittliche Lebensauffassung bedingen. Gestützt
aber wird ihre Lehre durch die Geschichte, die ihnen ein steter Kampf
zwischen Gnostizismns und Kirche zu sein scheint. Schon die Bibel



— 186 —

sei voller gnostischer Ideen, besonders das Johannes-Evangelium in
seiner bilderreichen Sprache sei durchweg symbolisierter Gnoftizismus.
Und wer dann nur immer in Gegensatz zur Kirche trat — die Ka-
tharer, die Albigenser, die Mystiker des Mittelalters, Luther, ja auch
moderne Geister wie Schelling, die Romantiker, Ibsen, Nietzsche, Tolstoi
— alle, alle stehen auf ihrer Seite und müssen ihnen, oft im direkten
Gegensatz zur geschichtlichen Wahrheit, helfen. Die Kirche aber hat
stets geirrt; Philosophie und Theologie haben das Evangelium Jesu
überhaupt nie verstanden, ihnen ist das Licht der Welt nie erschienen.

Im Vergleich zur ersten Bewegnng scheint die der „modernen
Gnostiker" kein natürliches Gewächs, sondern ein Treibhauspflänzchen,
das wohl nur fo lange leben kann, als sein gelehrter Gärtner es

hegt und pflegt. Bei beiden muß man sich aber in unsern Tagen,
wo der materialistische Mvnismns so weite Kreise zieht, unwillkürlich
fragen, ob man es hier nicht mit einer religiösen Vertiefung derselben
Bewegung zu tun hat, so wie sie Kalthoff etwa ins Leben zu rufen
bestrebt war. Dann werden fie mit dem philosophischen Monismus
stehen und fallen. Aber cmßer ihrer monistischen Grundrichtung haben
beide Sekten noch eines gemeinsam, das Suchen des eigenen, religiösen
Erlebnisses. Und damit gehen sie einig mit dem Herzenswunsch von
Millionen unserer Tage und erwecken dadurch uicht nur unser Interesse,
sondern auch unsere Sympathie. John Schneider.

Cs war einmal
oder was ein liberaler Staatsmann vor viersig Zadren aver «ie

Urdeitervewegung sagte.

^n der Aera der Streikgesetzgebnng ist es eine wehmütige Ueber-
I raschung, zu vernehmen, wie vor genau vierzig Jahren ein wirk-

lich liberaler Staatsmann die sozialen Dinge beurteilte. Nat.-Rat
F. Bernet in St. Gallen veröffentlichte im Jahre 1868 unter dem
Titel: „Nach zwanzig Jahren, Streiflichter auf politische und soziale
Zustände der Gegenwart" ein höchst interessante Schrift, die sich

stellenweise liest, als wäre sie für heute geschrieben. *) Wir entnehmen
ihr folgende Stellen:

Alles hat seine Zeit. Gewisse Hauptfragen auf jenen Gebieten find in
der öffentlichen Meinung ausgemachte Sachen — so diejenige der Demokratie
an der Stelle des Repräsentativsystems und diejenige der Trennung von Staat
und Kirche. Es handelt sich nur noch um eine raschere oder minder rasche
Durchführung.

Die geistige Tätigkeit der Gegenwart wendet sich mit Macht einer andern
Frage zu — derjenigen der bessern sozialen Gleichstellung der Menschen, der Ab-

Was er z. B. „zur Umgestaltung im Rechtsleben und Abschaffung der Juristerei" schreibt,
erinnert stark an die Gedanken der berühmten <viel später erschienenen) Mengerschen Schrift vom
„bürgerlichen Recht und den besitzlosen Bolksklassen."


	Monistische Sekten

