
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 2 (1908)

Heft: 5

Artikel: Was ist von der Inneren Mission zu halten

Autor: Classen, W.F.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-131755

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-131755
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 150 —

Aas Kt von Ser Inneren Mission 2U halten.)

IHer Philister knöpft seinen Rock zn und der Arbeiter sein Herz und
> legt die Stirn in starre Falten, wenn der Stadtmissionar kommt.

Warum ist das so? Der Missionar kommt mit einem Herzen
voll Liebe; der Philister ist etwas sentimentaler Stimmung sehr
geneigt, und der Arbeiter trägt eine mächtige Sehnsucht im Busen.
Dennoch fühlen beide sich durch das bloße Wort „Stadtmissionar"
gekränkt.

Sie bemerken bei ihm eine Art zu scheiden zwischen dem Kreis
der Gläubigen und der profanen Welt. Und diese Scheidung ist
äußerlich und unwahr.

„Geht jener Mensch zur Kirche?" fragt der Berufsarbeiter der
Inneren Mission. — „Ja," sage ich, „da und da." — „Das ist aber
kein gläubiger Prediger," sagt mein Missionsmann, „unser Freund
muß noch besser den Heiland erkennen." Gewiß, die Innere Mission
nimmt Freundschaft und Hilfe vieler Menschen an, aber im stillen
behält sie sich immer vor, daß alle sich zu ihrer Art christlicher
Glaubensmethode wenden müssen. In ihr ist allein das Heil.

Es ist einerlei, ob ich glaube, ich könne mit Gott nahe verbunden
werden mittelst eines Tempels, den ich betrete, eines Götzenbildes,
das ich anbete und berühre, einer priesterlichen Person, die mich segnet,
oder durch ein heiliges Buch, dessen Vorlesung ich beiwohne, oder eine

bestimmte, fest umgrenzte Welt- und Geschichtsanschauung, die ich mir
aneigne. Immer ist es ein sachliches Etwas, das mich mit Gott
verbinden soll. Und diese Anschauung ist heidnisch. Sie lebt fort im
Katholizismus. Und sie beherrscht die seelsorgerische Methode der
Inneren Mission: in den Gottesdienst eines „gläubigen" Pastoren,
in die Betstunde mnß das verirrte Schäfchen hinein — oder sonst
muß man an seinem Bette beten — er muß sein „Ja" dazu geben,
indem er sich dahinein fügt — dann und nur so wird seine Seele
schon zu Gott kommen: extra so«1sssiäln nulls, sslus — anßer der
Kirche kein Heil!

Furchtbar rächt sich diese psychologisch-pädagogisch verkehrte
Methode der Inneren Mission. Unser Volk ist lange reif für wirklich
evangelische Frömmigkeit: es weiß, daß Geistiges nur innerlich erlebt,
nicht von außen herangeheiligt werden kann. Nun aber glaubt unser
Volk, so wie die Innere Mission es treibe, das sei das Christentum.
Und in ehrlichem Trotz widerstrebt es dann.

Es stehen viele große Häuser der Inneren Mission in meiner
Vaterstadt. Aber wo ist denn das Erwachen religiösen Lebens, das
von diesen Häusern ausgehen sollte? Ein erschreckender Mißerfolg nach
50 Jahren! Ein paar Kapellen mit vieler, vielleicht recht wackerer

Vergl. dazu die „Redaktionelle Bemerkung".



— 151 —

Armenpflege — eine trene Schutztruppe für die orthodoxe Partei in
der Kirche — das ist die Innere Mission in Wicherns Vaterstadt —
aber neues religiöses Leben —? O ja, viel hunderttausend Halme,
köstliche zarte Saaten wollen wachsen, aber jene Männer bringen
ihnen den Regen und Sonnenschein nicht.

Die Kreise der Inneren Mission, Wichern selbst voran, haben
die letzte, wichtigste EntWickelung des deutschen Geistes nicht voll
mitgemacht. Obwohl Wichern noch in späten Jahren ein starkes,
vielseitiges Interesse hatte und große historische Werke zur Erholung las,
hatte er doch die moderne wissenschaftliche Schulung nie ganz erlangt.
Dafür war sein dreijähriges Studium zu kurz, und die praktische
Arbeit füllte unmittelbar vorher und nachher zu sehr fein Leben.
Diefe moderne wissenschaftliche Methode, die auch Goethe, Schiller,
Lessing, Kant im höchsten Sinne eigen war, prüst die vorhandenen
Größen, billigt sie nach dem Maßstabe des eigenen Herzens und reiht
sich dann bewußt und freiwillig ein in die Reihe der schaffenden
Geister.

Die literarischen Erzeugnisse der Inneren Mission zeigen leider
nur zu oft schon an ihrem Stil, wie fern sie modernem Geistesleben
stehen. Sie bewegen sich im latinisierenden, abstrakten Gelehrtendeutfch
oder altvaterischen Theologenstil, ihr Sprachschatz zeigt sich vorklassisch
und höchst unmodern. Vor allem fehlt Knappheit, Klarheit, Schärfe.

Sehr charakteristisch ist Pastor Mahlings Denkschrift zum 50-
jährigen Bestehen der Inneren Mission in Hamburg. Sie enthält viel
Material, ist gut geschrieben. Aber nie wird darin gründlich
eingegangen auf die geistigen Strömungen in einem halben Jahrhundert,
die die Innere Mission hemmten. Alles wird von einem fertigen
Standpunkt behandelt. Seit 50 Jahren scheint die Innere Mission
in sich keinen neuen Gedanken hervorgebracht, kein wichtiges geistiges
Erlebnis gehabt zu haben.

Die Innere Mission hat ferner Mangel an geistiger Arbeitskraft.

Sie setzt im wesentlichen nur weibliche Laienhilfe in Bewegung,
ihre Herren regieren im Komitee. Jede Partei, jeder große Verein
sonst führt Männer mitten in die Arbeit hinein, nur die Innere
Mission nicht. Sie hat ein paar Stabsoffiziere, einige zur
Dienstleistung kommandierte Leutnants (so möchte ich die Stellung der
Kandidaten in der Stadtmission charakterisieren), im übrigen
Unteroffiziere an der Spitze von Distrikten. Mögen die einzelnen
Stadtmissionare noch so tüchtig fein; man gibt hier die schwierigste religiös-
sittliche Erziehungsarbeit den theologisch übermalten Laien. Wird man
je schwer Kranke den Heildienern selbständig überlassen statt den
wissenschaftlich gebildeten Aerzten? Seelsorge und Predigt unter dem
Volke erfordert die höchste, gründlichste Vorbildung.

Freilich hat die Innere Mission durch ihre Liebeswerke Zeugnis
abgelegt von den christlichen Geisteskräften, die anch unsere Zeit besitzt.
Aber ihre eigentliche Aufgabe sollte doch nach ihrem — nicht ganz



— 152 —

glücklichen — Namen sein, das Evangelium in die neuentstandenen
Volksmassen hineinzutragen, welche die bestehende Knltusfeier nicht
hören oder nicht verstehen. Hier aber versperrt sich die Innere Mission
den Weg zum Herzen des Volks, indem sie glaubt, die Menschen erst
aus einer unchristlichen Welt herausreißen und in eine bestimmte kirchliche

Weltanffafsung einführen zu müssen. Unser Volk ist aber gar
nicht christusfeindlich wie Chinesen und Mohammedaner. Es kennt
nur Jesus höchst unvollkommen. Es möchte wohl auf einen Gott
vertrauen; es vermag nur zwischen Phrasen, Zeitungsgeschwätz und
altväterlicher Glaubensrede den Gott nicht zu finden. Es ist für uns
Christen der Gegenwart die heiligste Pflicht, unser Volk wieder Jesus
verstehen zu lehren. Das ist für uns noch wichtiger als alle Liebeswerke.

Denn wo wir Menschen schaffen, die Christus ehren und
lieben, da werden sie schon auf dem weltlichen Schauplatze ihre Liebespflicht

erfüllen. Aber dafür müssen wir zuvor den katholischen Kirchenbegriff

aus dem Wege räumen, als ob es einen geweihten Kreis des

Heiligen konzentrisch in der bösen Welt gäbe. Gott ist in der Welt
überall, und mit Christus werden wir ihn überall sehen — das ist der
Grundsatz, mit dem wir zu unserem Volke kommen müssen. Alles
Kirchentnm ist komplizierte Menschenarbeit. Christus aber ist schlicht
und groß. Das Kirchentum macht die Leute mißtrauisch und trotzig
— Christus werden sie lieben.

Diese Sätze klingen hart. Sie sind keineswegs geschrieben,
Wichern und seine Ideen zu verkleinern. Mir ist die Lebensbeschreibung
Wicherns von Oldenberg eins der wichtigsten Bücher für meine innere
Entwicklung gewesen. Auch wir Modernen wollen feine Schüler sein.
Ich nenne Wichern im Religionsunterricht einen der größten Söhne
meiner Vaterstadt, einen Propheten der Neuzeit: er erkannte die
Notwendigkeit, das ganze große Leben der Gegenwart, alle Gebiete des
Volkslebens christlich-sittlich zu beurteilen und nach diesem christlichen
Urteil zu gestalten. Es war ein Mitschöpfer der evangelisch-sozialen
Lebensauffassung.

In der Geschichte der Religion gibt es Ereignisse, die das Bild
unserer Weltanschauung ändern und umgestalten: solche Ereignisse sind
es, wenn aus dem Schutte Mesopotamiens eine vergessene Welt vor
uns aufsteigt, oder wenn die Entstehung der israelitischen Religion
sich in ungeahnter Klarheit vor uns enthüllt. Aber ebenso wichtig
sind die religiösen Taten, die in der Gegenwart geschehen. An
jenem Tage, als Johann Heinrich Wichern anfing, in der alten
Strohdachhütte unterm Kastanienbaum mit einigen Hamburger Straßenjungen

zu Hausen und Holzpantoffeln zu schnitzen: da hatten wir in
Deutschland etwas neues. Von da wurde bewiesen, daß es möglich
ist, auch aus dem vollkommensten Proletarierkind einen Menschen zu
machen: wenn nur der eiserne Wille, die unermüdliche Liebe, der Blick
für die Persönlichkeit auch des Vagabunden und die Empfindungsgabe,
die immer neue Mittel weiß, vorhanden sind.



— 153 —

Wichern mit seinen holzpantoffelschnitzenden Jungen und den
dankbaren Briefen der späteren brauchbaren Jünglinge und Männer
— das ist eine Tatsache, die aus unserm Gewissen nicht wieder herauskommt.

Das also ist möglich: wie viel Tausende Verbrecher, Trunkenbolde,

schlechte Väter, Faulpelze weniger würdig ivir unter uns haben,
wenn wir die Liebe Wicherns zur verwahrlosten Jugend besäßen!

Ist doch nicht einmal die Zwangserziehungsanstalt in Wicherns Vaterstadt

nach seinem System eingerichtet, sondern nach einem lieblosen
Kasernensystem. Schicken ivir doch heute noch zwölf- bis achtzehnjährige

Knaben ins Gefängnis, um sie zu Verbrechern zu machen.
O Wichern, du mußt zum zweitenmal leben!

In feinem Rauhen Hause in Hamburg war Wichern am größten.
Welche deutsche Innigkeit und Fröhlichkeit des Gemüts, welche
germanische Schaffenslust und Erfindungskraft gegenüber allen Schwierigkeiten

August Bebel — wenn ivir diesen wie einen Antipvden Wicherns
nennen dürfen — voll heißer Liebe zum Volke, hat die faulen Stellen
in unserer modernen europäischen Zivilisation wie ein teutonischer
Jesajas angegriffen. Aber Wichern sah die Stelle, von der aus wir
wieder gesunden: die Familie. Wo Bebel verzweifelt — bei der
Familie, die in Großstadt und Industrie unterzugehen scheint — da setzt

Wichern ein und rettet die von der kapitalistischen Entwicklung
Niedergetretenen, indem er ihnen die Familie wiedergibt. In jenen bescheidenen

Familienhäusern des Ranhen Hauses wohnt der gute Geist des

deutschen Volkes: wer möchte hier nicht daheim sein!
Hier gab es nvch keine Kirchenpolitik und keine Seelenexerzier-

systeme. Hier hat Wichern seine großartige Begabung zur
individuellen Menschenbehandlung entfaltet, hier hat ein späterer Kämpe des

Protestantenvereins als sein Frennd nnd Helfer gearbeitet. Die
individuelle und darum weitherzige Erziehungsmethode ist noch heute
hier zu Hause. Das Hab' ich wohl gespürt, als ich auf der Eisenbahn

in mehrstündiger freundlicher Debatte mit dem jetzigen Direktor
des Hauses die Hamburger Lehrlingsvereine verteidigte. Diese schienen
jenem „religionslos". Er bemerkte nicht, wie sehr wir im wesentlichen
in unsern Lehrlingsvereinen Schüler Wicherns sind: wir wecken brüderlichen

Familiengeist in unserm Kreis; wir haben nicht pietistische
Methode, nicht Amüsement, nicht Kunstbildung, nicht Patriotismus als
Werkzeug, sondern die Achtung und^ Liebe zum familienartigen Kreis,
in dem die Persönlichkeit am schönsten gedeiht.

Aber freilich — außerhalb des Rauhen Hauses ist Wichcrn zu
etwas anderm gemacht worden; nnd außerhalb ihres engsten Wirkungskreises

sind seine nächsten Anhänger heute unter das kirchliche und
theologische System geknechtet. Wiegst das gekommen?

Wichern ist von Arbeit zu Arbeit, von Kampf vorwärts
geschritten, Bismarck gleich. Aber auch Harin war er Bismarck ähnlich,
daß er, obgleich reich an Kenntnissen und weitblickend, doch kein
Gelehrter war: er war ein durch die Wissenschaft erzogener Geist. Er



— 154 —

hat nicht Aehnlichkeit mit Moltke, in dem wir doch wohl einen noch
edleren, reiferen Typus der heutigen Deutschen verehren müssen. So
kam es, daß Wichern zeit feines Lebens schrieb, wie ein Prediger
spricht: weitläufig, und nicht scharf und klar. Als geborener Genins
fand er sicher, wo und wie er seine Arbeit am Volke zu tun habe.
Aber daß dies selbe Volk im 19. Jahrhundert in der inneren Knltnr
seit den Klassikern gewaltig vorwärts schritt, das hat er nicht gemerkt.
Darum geriet er unter die Reaktionäre. Das ist die Tragik in
seinem Leben.

Warum konnte Wichern nicht bis an sein Lebensende ein Menschenbildner

in seiner Vaterstadt bleiben — ich glaube, wir wären heute
hier ein Stück weiter auf Wicherns eigentlichem Arbeitsfeld! Aber da
kam die große Welle und nahm Wichern mit. Er schien Führer zu
sein; aber er wurde geschoben. Vvr Exzellenzen und Geheimräten,
frommen Grafen und Damen hat er die Weisheit seines Herzens
verschwendet. Welch ein dürrer Acker für die zarte Pflanze seiner christlichen

Pädagogik! Es entstand die deutsche „Innere Mission"; der
bnreaurratische Staat und die religiöse Reaktion vereinigten sich. Es
ist traurig, zu sehen, wie Wichern in seiner innerlich freien Seele
gelitten hat unter der unmöglichen Aufgabe, mit diesen Mächten
zusammen Lebendiges zu schaffen. Wie hat er sich nach seinen holz-
pantoffelfchnitzenden Jungen gesehnt!

Und so ist denn die Innere Mission, deren Idee schön nnd
groß in Wicherns Seele lebte, Schoßkind der religiösen Reaktion
geblieben, deren jugendliche Großmutter die deutsche Romantik war mit
Schwärmerei für Altertümelei, Gotik und bunte Kirchenfenster. Was
aber fragen unsere Jungen mit oder ohne Pantoffeln, mit hnngrigen
Magen und Herzen nach diesen schönen Dingen!

Die Innere Mission entbehrt der Pädagogik, des
wirklichen Volksverständnisfes, weil sie von der kirchlichen
Reaktion geboren lourde. Unendlichen Schaden hat diese Reaktion
unserm Volke getan; die Arbeit der frommen Rationalisten, von denen

fast alles wirkliche Christentum stammt, was wir im Volke haben —
sie ist abgeknickt wurden von der Reaktion, die sich seit der Mitte des
19. Jahrhunderts in die Kirche hineinsetzte und lieblos aus die armen
Köpfe herniederpredigt, was sie nicht verstehen. Nichts ist unserm
Volke gleichgültiger als die neue Orthodoxie — unserm armen von
seiner Kirche mißhandelten Volke!

Das ist aber nicht Wicherns Schuld. Was an Treue, Liebe,
Willen zur Pflege der Verkommenen und Leidenden in der Inneren
Mission lebt, stammt wohl von ihm. Daß die Reaktion groß war
nnd ihn mitriß, weil bei ihr doch Wille zum Helfen war, ist nicht
seine Schuld. Ein Unglück war's, daß vor 70 Jahren die neue Theologie

erst in den Jünglingsjahren war, daß von ihr aus keine starken
Kräfte kommen konnten, Wicherns Werk zu tun. Weil auf der Linken
Revolntionsgeschrci und französische Phrase, Barrikadenstürme und



— 155 —

materialistische Propheten waren, noch kein geschlossener, starker
Idealismus — darum folgte er der Rechten.

Uns Theologen der Gegenwart aber bleibt es, das Erbe Wicherns
aufzunehmen und es fruchtbringender noch zn verwalten, als die

Innere Mission es vermag. Nur wenn wir das vermögen, dann
werden wir geschmähten Theologen aus der Schule der deutschen
Wissenschaft unser Recht beweisen, Missionare, Verkünder der
Weltanschauung, Erzieher und Lehrer in unserm Volke zu sein. Niemand
findet offenes Ohr beim Volke für seine Lehre, als wer da hilft. Noch
besser als die schönste Wissenschaft ist die Liebe. Und wer darin ein

Prophet gewesen, wie wir klug und nützlich wirken sollen in der Liebe

— der verdient eingereiht zu werden unter die Größten.
W. F. Classen (Hamburg).

l^onraS lurrer.
F^s ist nicht nötig, daß wir in den „Neuen Wegen" einen aus-

führlichen Nekrolog auf Pfarrer Furrer bringen, das haben die
politischen und kirchlichen Zeitungen genügend besorgt. Aber

ganz unterlassen darf es gerade unsere Zeitschrift nicht, wenigstens
in Kürze auf die Bedeutung des Mannes hinzuweisen. Gehörte er
doch zu denen, die unser Unternehmen freudig und hochherzig
begrüßten. Er schrieb uns seinerzeit, es sei ihm eine große Freude,
daß das, was er einst gewollt habe, nun von jüngeren Kräften auf
ihre Weife aufgenommen werde. Schon damals ist es mir
überraschend klar geworden, wie ähnlich nnsere Ziele den seinigen seien.
Als es dann vor einigen Wochen bekannt wurde, daß dieser gewaltige
Arbeiter dem nahen Ruf seines Herrn zum Feierabend entgegenharre,
und ich wehmütig seiu Tageiverk überdachte, da ist diese Erkenntnis
ganz ungesncht in mir noch völliger geworden. Furrer ist schon vor
Jahrzehnten mit entschlossenem Schritt, damals noch recht einsam, die

„neuen Wege" gegangen, die wir jetzt gehen und weiter gehen
müssen. Dieser Mann gehörte wirklich zu den „Sehenden", vvn
denen weiter vorn in dieser Nummer die Rede ist. Vor keiner der
wichtigsten vorwärtsdrängenden Bewegungen der Zeit ist er znrück-
gebebt; keine hat er pfäffisch gescholten, in jeder fand er etwas vom
Schaffen der Wahrheit. Das kam daher, daß er ein weites, ja, ich

darf ohne Uebertreibung sagen, ein großes Herz hatte. Er ließ sein

Herz größer werden an Gottes Größe. Er war wirklich ein Diener
des lebendigen, d. h. des vorwärts schaffenden und vorwärts führenden

Gottes und des Einen Gottes, der alle Völker, alle Geschichte,
alles Leben umspannt. Ihn überall zu suchen und zu finden war
seines Lebens Leidenschaft. Darum versteht sich von selbst, daß er
ein Freier war. Er war es allerdings nicht im Sinne von „frei-


	Was ist von der Inneren Mission zu halten

