
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 2 (1908)

Heft: 1

Artikel: Wie offenbart Jesus den Vater?

Autor: Liechtenhan, R.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-131733

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-131733
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


kreis ihnen das große Vermächtnis auf die Seele band: es kommt.
Das Reich Gottes ist nahe, war der Missionsruf der ältesten Christen
lange nach Jesu Tod, und „Dein Reich komme!" die erste, die Hauptbitte

im täglichen Gebet. Nirgends aber haben sie die Eigenart der Hoffnung
Jesu, ihre Verbindung von Schlichtheit und Majestät, Gottesgeduld und
Gottesmut so treu überliefert wie in den Gleichnissen von der von
selbst wachsenden Saat, vom Senfkorn und vom Sauerteig. Bescheidener
kann keiner sein Wort einschätzen, als es Jesus hier tut: die allerun-
bedeutendsten Anfänge, ein Auswerfen des Samens und weiter nichts!
Aber welch' anderes Bild, wenn man aufs Ende schant! und wie ist
das zugegangen? von selbst wächst es ohne Bemühen und Jagen
der Menschen. Wenn sie nur warten können! Gottes schaffende Kraft
treibt es in der Stille zu seiner Zeit der Vollendung zu. Man kann
diese Worte Jesu gar nie ausschöpfen. Es ist eine eigentümliche Stille
und Gelassenheit darin, ein Verzicht auf allen lärmenden, hastenden
Enthusiasmus, auf alle Reichsgottestreiberei. Nicht Müßiggang und
Arbeitsscheu — tue dein Tagewerk, wie es deine Pflicht ist, aber
dann warte, überlaß es sich selbst, wolle es nicht mit Augen wachsen
seh'n von Stund' zu Stunde. Was kann ein Mensch Besseres tun
als arbeiten und wieder schlafen darüber! Aber inzwischen vertraue
dem Gott, der in der Stille an der Arbeit ist, der auf das kleine
Tagewerk des Menschen wunderbaren Segen legen kann, in dessen

gewaltiger Hand nichts verloren ist, alles mit Gott Vollbrachte wächst
und seiner Zeit — wann? sollen wir gar nicht fragen — zum
Vorschein kommt. Aus dem von keinem zeitgenössischen Schriftsteller
bemerkten und der Aufzeichnung wert gehaltenen Wirken eines galiläifchen
Wanderpredigers ist die größte Weltumwälzung hervorgegangen, welche
die Geschichte kennt. Paul Wernle.

Ale ottenvart Zesus Sen Vater?
MUffenbaren ist ein theologischer Fachausdruck. Der Laie redet etwa
W I von Gottes Hand, die er gespürt, seiner Stimme, die er ver-^ nommen. Erst wenn wir in die Kirche kommen oder in den
theologischen Hörsaal eintreten, tönt uns überall das Wort
Offenbarung entgegen. Aber die Sache, die damit bezeichnet wird, muß
jedem Christen wichtig sein.

Es handelt sich allerdings um ein Problem, das den naiven
religiösen Menschen noch nicht beunruhigt. Diesem ist Gott eine
selbstverständliche Realität, in der er atmet und deren er sich freut, ohne
sich Rechenschaft zu geben, wie er zur Gewißheit davon kommt —
gerade wie er sich am Sonnenschein wärmt und sich seines Glanzes
freut, ohne sich drum zu kümmern, wie die Strahlen von der Sonne



— 7 —

zu ihm gelangen und wie in seinem Gehirn ein Eindruck davon
entsteht. Diese naiven Frommen, deren es auch heute noch viele gibt,
sind in mancher Hinsicht zu beneiden, aber man kann unmöglich von
Allen verlangen, daß ihnen der Zweifel eine so unbekannte Sache
bleibe. Es sind nicht die Schlechtesten, denen Gott oft ein verborgener
Gott ist und die nun fragen: Wo sind die Stellen, da Gott aus
seiner Verborgenheit heraustritt, so deutlich, daß auch die dunkeln
Strecken erhellt werden? Theologisch gesprochen: Wo finde ich Gottes
Offenbarung?

Die Christenheit antwortet: Ii: Jesus Christus. Dort liegt wohl
nicht die einzige, aber die entscheidende Offenbarung, die uns festen
Grund gibt in unfern Zweifeln, Ruhe in der Angst, Trost im Leiden,
Kraft im Kampf und Hoffnung über den Tod hinaus. Jesus selbst
verkündete allerdings nicht einen neuen Gott; sein himmlischer Vater
war ja der „Gott Abrahams, Isaaks und Jakobs" ; deshalb tritt bei
ihm das Bewußtsein, Gott zu offenbaren, mehr zurück, wenn es auch
nicht fehlt (Matth. 1l, 27: Niemand kennet den Vater als der Sohn
und wem es der Sohn will offenbaren). Sobald aber seine Jünger
das Evangelium zu den Heiden trugen, stand im Vordergrund die

Botschaft, daß Jesus den wirklichen, wahren Gott sicher offenbare.
Und jedesmal, wenn der christliche Gottesglanbe starke Anfechtung
erfuhr, trat dieser Satz wieder in den Mittelpunkt der Diskussion.

Wir sagen mit alledem nicht, daß Jesus der einzige Ort sei, an
dem Gott aus seiner Verborgenheit heraustritt. Jeder kann in der
ihn umgebenden Welt und im eigenen Leben Spuren von Gottes
Wirken finden. Dem Einen gibt die Beobachtung der wunderbaren
Ordnung der Natur die Gewißheit eines höhern Willens, der über
der Welt wyltet. Andere bekennen mit Kant, daß sie nichts mit
größerer Ehrfurcht erfülle, als der gestirnte Himmel über ihnen und
das Sittengesetz in ihnen. Zu Manchen redet Gott durch die Fügung
ihrer Geschicke, indem sie gerade das, was die Menschen Zufall nennen,
erkannten als einen weise gefügten Plan zu ihrem Besten. Oder daß
wir uns in der Welt nicht befriedigt finden, daß wir uns als etwas
Besseres fühlen, denn bloß als Stück dieses vergänglichen Daseins,
daß wir die Freude am Schönen, den Trieb zum Wahren, die Sehn^
sucht nach dem Vollkommenen in uns tragen, daß wir nach einem
Sinn und Ziel des Lebens und der Welt fragen müssen, all das
bestätigt uns das Wort Augustins: „Du hast uns ans Dich hin
geschaffen und unser Herz ist unruhig, bis es Ruhe findet in Dir."

Doch all diese Erwägungen schaffen erst Erkenntnisse, noch nicht
Religion. Sie sagen uns, daß ein Höherer über der Welt steht. Sie
sagen uns erst, daß er etwas will, aber noch nicht, was er will.
Zu wissen, daß ein Gott ist, macht uns noch nicht ruhig; wir möchten
feine Absichten kennen, damit wir uns ihnen einordnen können. Wir
vermögen uns der einzelnen Kundgebungen Gottes erst zu freuen,
wenn wir imstande sind, sie zu beziehen auf ein höheres Endziel.



— s —

li! Ein Vergleich soll uns helfen. Ein Wilder schaut einem
Uhrmacher, bei feiner Arbeit zu. Das Getriebe der Räder, der Gang der

feiger; das Spielen des Schlagwerks erMt^'ihn mit Bewunderung
und er ist vielleicht geneigt, den Uhrmacher als ein göttliches Wesen

zn verehren. Aber es ist noch ein verständnisloses Staunen, die Uhr
M-Mr^ihn» -enr 'undurchdringliches Geheimnis. Wenn er nun ein
denkender Mensch ist, so fragt er: wozu das? Jetzt lehrt ihn der
Uhrmacher auch den Gebrauch der Uhr, und mit einem Schlag ist Alles
Von neuem Licht übergössen; erst jetzt hat die Uhr für ihn einen wirk-
lichen Wert." Das Geheimnis ist gelöst, aber die Ehrfurcht vor dem
Künstler ist deshalb nicht geschwunden, sondern im Gegenteil gewachsen.
So wie der Wilde der Uhr, so stehen die Menschen zuerst der Welt
gegeüWer; sie zweifeln vielleicht nicht, daß sie das Werk eines
göttlichen Künstlers fei, aber sie ist ihnen noch ein banges, undurchdring-
lHe^ Geheimnis, bis ihnen ihr Sinn und Ziel, die Absicht und
Gesinnung des Schöpfers enthüllt, offenbart ist.
ttA''-Mnd')nun '»behauptet die Christenheit, daß ihr Jesus Christus
diese Offenbarung gebracht habe. Wie ist denn das geschehen?
5'^ Man hat früher recht einfach gesagt: Jesus ist aus hbhern
HiM'Melssphären auf diese Erde heruntergekommen, um uns die jen-
sWgen Dinge, besonders Gottes Liebesabsichten, zu lehren. Daß er
der glaubwürdige göttliche Lehrer sei, suchte man dadnrch zu beweisen,
daß in ihm die alttestamentlichen Weissagungen erfüllt seien und daß
er Wnnder getan habe. Diese Beweise überzeugen unser Geschlecht
nicht mehr. Es ist mehr als fraglich, ob die Voraussagen der
Propheten so gemeint waren, wie sie von Jesu Jüngern verstanden wurden.
Jesus ist mehr — Größeres — als was die Seher prophezeit. Ebenso
schlimm steht es mit den Wundern. Man steckt zwar heute die
Grenzen des Möglichen nicht mehr so zuversichtlich ab wie vvr zwanzig
Jahren. Aber das, was wir nicht einfach ins Gebiet der Legende
verweisen, hat der Analogien genug auf außerchristlichem Boden und
eignet sich nicht mehr als Beweis für Jesu überragende Würde und
'göttliche Naturi Uèberhaupt dürfen wir nicht erwarten, daß uns
Jesus den Vater auf dem Weg der Belehrung nahe bringe. So
entsteht nur Autoritätsglaube, nicht Religion.
'> - Jesus demonstriert uns ebensowenig Gottes Absichten mit
wissenschaftlichem Beweis. Solche Beweise kann man ja nur führen anf
dem Gebiet des Sichtbaren und Greifbaren, des Wäg- und'Meßbaren,
dessen was in die kontrollierbare Kausalität der konkreten Dinge
einbegriffen ist, in dem Reich der Dinge, die einst in Staub zerfallen.
Wenn Gott dahin gehörte, so hätte Haeckel recht, wenn er spottet,
der Christcngvtt Müßte ein gasförmiges Wirbeltier sein. Gott steht
über dieser Welt, seine Gesinnung läßt sich nur erfassen durch Deutung
der von ihm ausgehenden Wirkungen, und zwar derjenigen, die auf
dem über den wäg- und meßbaren Dingen stehenden Gebiet des
geistigen Lebens liegen. Man überzeugt sich von Gottes Gesinnung



— 9 —

nicht wie man sich von sichtbaren Dingen, sondern wie man sich von
geistigen Realitäten überzeugt. Jesns offenbart uns Gott nicht, indem
er uns über ihn belehrt, sondern indem er uns ihn erleben läßt.

Dieser Verzicht auf wissenschaftlichen Beweis erscheint Vielen als
Verzicht auf Erkenntnis überhaupt. Ist aber denn der logische Schluß
der einzige Weg, auf dem wir Erkenntnisse gewinnen? Gerade das
Beste, die geistigen Werte, erreichen wir auf diesem Wege nicht.
Beweise einmal jemandem, daß Raffaels sixtinische Madonna, Goethes
Faust, Bethovens Symphonien unübertreffliche Kunstwerke seien!
Wenn er sich darauf versteift, Plockhorst über Raffael oder den Vater
Nägeli über Beethoven zu stellen, so wird ihn kein wissenschaftlicher
Beweis seines Unrechts überführen; die Darlegungen des Aesthetikers
werden eine wohlbegründete Ueberzeugung aussprechen, aber sie werden
sich vom mathematischen Beweis dadurch unterscheiden, daß sie sich

auf Erlebnisse berufen, zu denen man niemand zwingen kann, die
aber nichts destoweniger volle Realität besitzen. Ebenso steht es aber
auch mit den religiösen Erlebnissen. Es sind nicht Alle gleich dazu
disponiert; das ist aber kein Grund, ihre Wahrheit zu bestreiten. Auch
meinen wir nicht, wenn wir, soweit menschliche Sprache es vermag,
zu sagen suchen, worin solche Erlebnisse bestehen, so sei das der einzige
Weg. Wir können keinen Weg als den allein richtigen bezeichnen ;
höchstens können wir vvn dem oder jenem sagen, daß er zur
Selbsttäuschung führt oder nicht an das Ziel leitet, wo man Gottes froh wird.

Denen, die unsern Gedanken zu folgen willens find, müssen wir
zuerst zumuten, die tabls convenus von der Gleichheit aller Menschen
hinter sich zu werfen. Es sind nicht Alle gleich fähig, Gott zu erfassen,
etwa wie Alle das Einmaleins lernen können. Die grundlegende
Voraussetzung für alles verständige Reden von Religion ist die
Unterscheidung von Propheten und Gläubigen, den in besonderer Weise vvn
Gott Ergriffenen, und denen die Sinn und Auge haben für das Göttliche,

das in diesen Ergriffenen zu Tage tritt.
Propheten sind die eigentlichen Bahnbrecher in der Geschichte,

sie bewirken, daß es einen Ruck vorwärts geht, vorwärts nicht in
kultureller oder politischer oder wissenschaftlicher Beziehung, fondern in
einer innerlichen Weife: sie bringen eine tiefere Lebensauffassung, eine

Konzentration des Strebens von den Nebensachen auf die Hauptsachen
hin, eine Entfaltung höherer Kräfte, eine Loslösung von Niedern und
vergänglichen Zielen und Bindung an höhere und ewige; sie bringen
nicht nur eine Umwertung bisher geltender Werte, sondern tragen
neue Werte in ihre Zeit hinein, heben ihr Volk auf eine höhere Stufe
und geben dem Leben einen tiefern und wahreren Sinn. Nicht allein
fordern sie das Neue, Bessere; sie tragen es in kraftvollster Gestalt in
sich selbst und strömen es von sich aus mit ansteckender Gewalt. Sie
reden und handeln dabei nicht im eigenen Namen, sondern sie wissen
sich getrieben von einer höhern Macht. Sie müssen; „der Löwe brüllt,
wer svllte sich nicht fürchten; der Herr redet, wer sollte es nicht ver-



— 10 —

künden?" sagt der Größten einer, Amos. Die Erfüllung ihrer Aufgabe

bringt ihnen Leiden und fordert Opfer — das beste Zeichen, daß sie

nicht aus Liebhaberei oder Wichtigtuerei handeln, sondern aus innerem
Zwang. Von ihnen gilt: „Das Größte tnt nur, wer nicht anders
kann."

Wie sie zum Bewußtsein dessen kommen, was Gott dnrch sie

fordert, das wissen wir nicht; wir gewöhnliche Menschen sind nicht
imstande, eine Psychologie des Propheten aufzustellen. Daß sie selbst

von Visionen erzählen, in denen ihnen der göttliche Auftrag wurde,
kommt unserer Zeit fremd vor. Die Vision ist jedenfalls nur äußere
Form, begleitender Umstand; wie der Prophet von Gott ergriffen
wurde, bleibt Geheimnis; genug, daß wir in Ehrfurcht auf ihn schauen
und bekennen: hier ragen göttliche Kräfte in unsere arme Welt hinein
und wollen auch uns ergreifen und emporheben.

Unter all diesen Gesandten Gottes ist Jesus der Größte. Wir
vermögen nicht zu beweisen, daß kein Fortschritt über ihn hinaus
mehr möglich sei, aber wir sind nicht imstande, uns Vollendeteres zu
denken.

Jesus wollte das Reich Gottes vorbereiten und die Menschen
dafür tüchtig machen. Das Reich Gottes, das ist der Zustand, wo
allein Gottes Wille geschieht uud Gottes Wille ist für ihn nichts
Anderes als das Gute. Alles Aeußerliche, Gesetzliche, Ceremonielle
stellt er auf die Seite, allein dem Guten sollen die Menschen dienen,
allein die Liebe zum Guten, Wahrheit, Liebe, Demut, Treue und
Geduld soll ihre Herzen beherrschen; nicht mehr für Esten und Trinken,
Ehre und Macht, Glück und Behagen sollen sie da fein, sondern für
das Gute, für Gott allein. Die gute Gesinnung in ganzer Reinheit,
Gehorsam und Vertrauen soll Ziel ihres Lebens fein. Gottes Wille,
das Gute, ist das einzig Wertvolle und alle Dinge werden daran
gemessen, wie sie dem Guten dienen. Jesus hat die Dinge in ihrem
wahren Wert erkannt.

Diese richtige Schätzung der Dinge und Konzentration auf die
eine Hauptsache hat Jesus der Menschheit nicht allein gebracht durch
seine Worte, sondern vor Allem durch die eigene Person. Bei ihm
finden wir nicht den Zwiespalt zwischen Tat und Erkenntnis, zwischen
Wollen und Können. Ihm ist auch einzig das wahrhaft Wertvolle
wichtig, ihm ist wirklich Gott die eine große Hauptsache und die eigene
Person Nebensache, sein Leben ist restlose Hingabe an Gottes Sache.
Er bewährt den vollkommensten Gehorsam, so schwer er ihm wurde,
und das kindlichste Vertrauen, so hart es erprobt ward. Er hat
den neuen innern Wert, den er als Aufgabe vor die Menschen
hingestellt, selbst in sich getragen.

Auch er tritt nicht auf im eigenen Namen, auch auf ihm liegt
der innere Zwang des Propheten. Aber bei ihm ist die volle
Harmonie zwischen Gottes Auftrag und dem eigenen Willen erreicht. Wir
meinen nicht, diese Einigung sei ohne Versuchung und Kampf zu Stande



— 11 —

gekommen; seine Größe wäre gar nicht dieselbe, wenn sie nicht
errungen, sondern ihm von selbst in den Schoß gefallen wäre und er
wäre uns kein Trost, wenn er nicht den Weg hätte gehen müssen,
der uns vorgezeichnet ist. Aber bei ihm ist doch nicht das fortgesetzte
Ringen der Seele mit Gvtt, das uns z. B. bei Jeremia fo ergreifend
begegnet; sondern es ist eine abgeklärte Ruhe, eine überlegene
Selbstverständlichkeit, als könnte es nicht anders sein. Die Ergriffenheit
von Gott und Vertrautheit mit ihm ist die innigste, die sich denken

läßt, verbunden mit einer innern Ruhe und Freudigkeit ohne gleichen.
Von ihm strömt eine umwandelnde Kraft aus, daß den von

ihm Berührten die Dinge in einem neuen Lichte daliegen, daß ihnen
klein wird, was ihnen vorher wichtig war und erwünscht, was sie

vorher fürchteten, daß sie lieben, was er wollte, und hassen, was er
bekämpfte, daß neue Sehnsucht, neuer Mut, neues Vertrauen durch
ihr Herz wogt und sie sich stärker fühlen als vorher. So bewährt
sich das Wort, daß wer Jesus kennen gelernt hat, nicht mehr ganz
gleich bleiben kann, wie bisher.

Auf zwei Wegen gehen diese Wirkungen von ihm aus. Wir
stehen in dem Strome drin, der von Jesus her durch diese Welt zieht;
auch die nichts von ihm wissen wollen, sind von diesem Strome
getragen, die Einen mitgerissen im vollen Lauf, die Andern nur leise
von ihm bespült. Unsere Kultur verdankt Vieles von ihrem Besten
ihm, und durch sie nehmen wir es in uns auf, feit wir bewußt in
die Welt blicken. Die ersten starken religiösen Eindrücke erhalten wir
vvn Frommen unserer Umgebung; aber fpäter erfahren wir, daß sie

ihr inneres Leben Jesu verdanken.
Der andere Weg ist derjenige der Betrachtung seiner Person.

Wohl trennen uns von ihm Abstände der Zeit und der Kultur, und
die Forschung der letzten Jahrzehnte hat uns dieses Trennende besonders
stark zum Bewußtsein gebracht. Aber nicht das, worin er ein Kind
seiner Zeit war, macht seine Größe aus und wirkt noch, sondern das,
worin er über feine Zeit hinausragt und was über dem Wechsel der
Zeit steht, das Zeitlose, Ewige, nie Veraltende. Und wenn die
Forschung manche Einzelheiten des evangelischen Jesusbildes in Frage
stellt, so nimmt sie uns doch nicht feine Gesinnung, die aus feinen
Worten und Taten zu uns spricht und sich auch in den Legenden
widerspiegelt, mit denen er umkleidet worden ist; sie wird auch sichtbar

in dem Bild, das er seinen Jüngern aufgeprägt hat. Seine Größe
bleibt dieselbe im unkritischen und im kritisch gereinigten Jesusbilde.

Vor ihm nun, sagten wir, können wir das Erlebnis machen,
daß uns Gottes Absicht mit der Welt aufgeht. Dabei ist die erste
Vorbedingung, daß wir in Ehrfurcht vor ihm niedersinken und
überlegene, göttliche Kraft in ihm spüren. Dann werden wir ihm auch
Recht geben, wenn er sich von einem himmlischen Vater gesandt und
getragen weiß. Bleiben wir schon im Anblick der sichtbaren Welt voll
staunender Ahnung eines weisen und gütigen Schöpfers stehen, wie



— 12 —

Viel mehr vor diesem Größten, das er geschaffen; und diesem
Wertvollsten mnß des Schöpfers eigene Art entsprechen. Nichts läßt uns Gott so

deutlich erkennen wie der Größte, den er in die Welt gesandt.
Jesus ist aber mehr als die wunderbarste Wirkung, die von

Gott auf die Welt ausgegangen. Wir spüren, daß Gott durch ihn
uns etwas sagen will und auf uns wirkt. Durch ihn vernehmen wir,
was Gott von uns fordert. Nicht daß wir zu Gott in dasselbe
Verhältnis treten sollen, wie es zwischen Jesus und seinem himmlischen
Vater bestand, denn so innig können wir nicht mit ihm verbunden
werden; wir bleiben Zeitlebens Geführte, nicht Führer. Wir sollen ihn
auch nicht nachahmen, denn seine Aufgabe war unendlich viel größer als die

unsrige. Aber seine Gesinnung, wie wir sie vorhin beschrieben, seine

konzentrierte Hingabe an Gottes Willen, feine Liebe, Festigkeit und
Geduld tritt vor uns hin und es geht uns auf: Das ist, was dem
Leben Sinn und Wert gibt, dafür leben wir, das soll uns keine Ruhe
mehr lassen und unser Ziel werden, und jedes Leben ist vergeblich,
das sich nicht dieses Ziel stellt. Durch Jesus weckt Gott in uns die

Freude an diesem höchsten Wert des Lebens und die Sehnsucht, ihn
zu erringen. Jetzt lernen wir Gott kennen als die Macht, die nicht
nur Wirkungen an Ursachen kettet, die nicht nur diese Welt leitet als
ewigen ziellosen Wechsel von Werden und Vergehen, vergleichbar einem
Rade, das sich, ohne eine Maschine oder einen Wagen zu treiben,
unaufhaltsam um die eigene Achse dreht. Nein, wir lernen ihn kennen
als die Macht des Guten, die ein Reich reiner, vollendeter Geister
will und schafft, welche die Menschheit emporhebt und ihr die Welt
gegeben hat als Sprungbrett, von dem sie sich in höhere Sphären
emporschwingen soll.

Wir schauen durch Jesus aber nicht allein den Gott, der Hohes
von uns fordert, sondern der uns auch zu Hilfe kommt, der uns
Kraft spendet und Mut einflößt. Jesus, der auch im Verkommensten
den schwachen Funken des Höhern ehrt und zu entfachen trachtet,
der feine Liebe verdoppelt, wo ihm der Haß entgegentritt, ist uns ein
Zeuge des Gottes, auf den wir über den Tod hinaus hoffen.

In Jesus den finden, durch den Gott zu uns redet und uns
zu fich zieht, das ist christlicher Glaube. Er bleibt ein Wagnis, denn
beweisen können wir nicht, daß der innere Wert, den Jesus in die
Welt gebracht, der höchste sei, und daß der Gott, welcher das Ringen
nach diesem Wert von uns fordert, auch die Macht über die Welt sei.

Aber Glauben, Vertrauen heißt immer auf etwas bauen, das man
nicht sieht. Wir vermögen es nur, weil unser Gewissen an das
gebunden ist, was uns Jesus gebracht hat. Dieser Glaube löst auch
nicht alle Rätsel; es bleiben genug Stellen, wo uns Gott verborgen
bleibt, wo uns der Weltlauf brutal und gleichgiltig gegen alle innern
Werte vorkommt. Dann kann es einzig uns helfen, wenn das, was
Gott durch Jesus zu uns redet, uns fo unwiderstehlich gepackt hat, daß wir
allen Unbegreiflichkeiten des Augenscheins zum Trotz daran festhalten.



— 13 —

Daß uns Jesus zn Gott führt, das ist die Hauptsache und Alles,
was er gewollt hat. Eine Lehre über seine Person hat er uns nicht
aufgedrängt. Natürlich werden wir ihm Ehrfurcht und Dankbarkeit
bewahren und dieselbe wird leise mitschwingen, auch wenn wir uns
Gott direkt nahen. Begreiflich ist auch, daß die Christen nachgedacht
haben über Jesu Verhältnis zu Gott und ihn zu ehren glaubten,
wenn sie allen Abstand leugneten. Wir werden solche Gedanken, ja
auch die direkte göttliche Verehrung Jesu ehren, wenn sie eigen und
echt sind und wirklich von Herzen kommen. Wir werden sie aber
ablehnen, wenn man eine Lehre und ein Gesetz draus machen will.
Denn wie Jesus das geworden ist, als was wir ihn verehren, bleibt
ein Geheimnis und alle Deutungsversuche sind ein unzulängliches
Stammeln. Warum sollten wir aber dieses Geheimnis nicht können
stehen lassen, wenn uns Jesus nur zum Vater hinführt! Dieses
Hindurchdringen zu Gott freilich kann kein Mensch dem andern abnehmen,
das kann auch keine Lehre über Christus erzwingen und keine

Beschreibung des Erlebnisses, selbst wenn sie hundertmal tiefer wäre als
die, welche wir eben versucht haben. Menschen können uns Führer
sein, das entscheidende Wort aber redet Gott mit uns allein.

R. Liechtenhan.

Nachfolge Pestalozzis.
N. Pestalozzi una Sie soziale frage.

INarf man Pestalozzi nnd die soziale Frage in einem Atemzuge
D nennen, ohne sich jener Art von Heldenverehrung schuldig zu

machen, die bei ihrem Helden Antworten auf alle Fragen der
Gegenwart sucht und findet? Der bloße Hinweis auf Pestalozzis
Leben, seine Armenanstalt auf dem Neuhof und „Lienhard und
Gertrud", seine bekannteste Schrift, genügt, um dieses Bedenken zu
beseitigen. Sein enges praktisches Verhältnis zur sozialen Frage
liegt klar am Tage. Er gehört in die erste Reihe derer, die mit Ein-
setzungTchon Gut und Leben mit der sozialen Not gerungen haben.

Weniger bekannt ist, wie vielseitig und gründlich sich Pestalozzi
in seinen Schriften mit sozialen Problemen beschäftigt hat. Ich
überlaste es dem Leser, aus den weiter unten mitgeteilten Proben zu
urteilen, ob dieser Teil der Lebensarbeit des einzigen Mannes nicht
mehr Beachtung verdient, als sie ihm bisher im allgemeinen zuteil
geworden ist.

Die soziale Frage erscheint heute freilich vielfach in ganz anderen
Formen als zu Pestalozzis Zeiten. Er sah nur die ersten Anfänge
der gewaltigen Entwicklung der Technik und Industrie. Fragen, die

heute im Vordergrund stehen, spielen bei ihm keine große Rolle. Die


	Wie offenbart Jesus den Vater?

