
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 2 (1908)

Heft: 4

Artikel: Nachfolge Pestalozzis. IV., Pestalozzis Hilfe (Fortsetzung und Schluss)

Autor: Ragaz, Rageth

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-131749

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-131749
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 113 —

Wir sollen und dürfen uns freuen über das Gute, das die
Gesetzesvorlage speziell für uns Frauen bringt, begnügen aber dürfen
wir uns damit nicht, dürfen nicht rnhen, bis unser Vaterland das
Versicherungswesen so ausbaut, daß alle seine Bürger ruhig die
kranken, getrost die alten Tage erwarten können. Haben wir erst
eine Krankenversicherung, die im wahren Sinne des Wortes eine
allgemeine und obligatorische ist, dann sind wir naturgemäß auch nicht
mehr fern von der Alters- und Jnvaliditätsversichcrung. Mögen wir
diesen Zeitpunkt erleben, bald erleben! M. T, Schaffner.

Nachfolge Pestalozzis.

w. Pestalozzis ffllke.

(Fortsetzung und Schluß.)

R.Destalvzzi weiß ivvhi, das; solche Forderungen und Wünsche, wenn
sie bloß voit einem einzelnen aufgestellt und geäußert werden,

^ nicht viel Ausficht haben, bei den Unternehmern Gehör zu finden.
Er ruft darum entschieden der staatlichen Anfsicht über das
Fabrik- und Jndustriewesen. „Der Endzweck, das Volk durch die
Industrie immer mehr zu heben und es in Lagen zu fetzen, einen
merklichen Fortschritt in feinem Wohlstand zu tun und für seine
Nachkommenschaft auf eine zuverlässige und beruhigende Art zu sorgen
oder sogar Ersparnisse zu machen, setzte offenbar vorcms, daß die Edel-
leute den kaufmännischen Stand auf eine sehr sorgfältige Art in ihr
Interesse zögen, indem der Kaufmann jetzt die Brotquellen des
Volkes in seinem Portefeuille herumtrage, wie ehedem der Edelmann
in seinem Stiefel und gewöhnlich von seinem Einfluß auf den Zustand
des Volkes ebensowenig aufmerksamen Gebrauch mache, als ehedem
die Edelleute von dem Recht ihres Sporens. Der Staat aber könne
dieses nicht länger dem Znfall überlassen und müsse, wenn er den
Zustand feiner Einwohner nicht gänzlich hintansetzen wolle,
unumgänglich einmal anfangen, jedermann, der mit feiner Gewerbsamkeit
Menschen im Land, wenn es anch nur zwanzig wären, beschäftige, zu
verpflichten, der Regierung Rechenschaft zu geben, wer diese Arbeiter
seien, was sie wöchentlich geivönnen nnd was sie gewinnen könnten,
wenn sie ihre Arbeit besser verstünden nnd fleißiger wären, was sie

für einen Gebrauch von ihrem Verdienst machen und durch was für
Mittel er glaube, daß es möglich wäre, sie weiter zu bringen."

(Lienhard nnd Gertrud, V. Teil.)
Damit sind wir bei den Gedanken Pestalozzis über die sozialen

Anf g a b e it d e s S t a a t c s angekommen. Seine Stellung zum Staat



— 114 —

verdient besondere Beachtung. Es ist eine sehr merkwürdige, scheinbar
widerspruchsvolle und doch' wvhlbegreifliche. Es kämpfen in seinen
Schriften zwei Strömungen miteinander, die heute dnrch die Menschheit
gehen. Die Neigung, dem Staate immer größere Aufgaben
zuzuweisen, hat immer mehr mit dem Zweifel zn kämpfen, ob der Staat
diese Aufgaben auch zu lösen vermöge uud mit der Angst, man könnte
mit jedem neuen Gesetz nnr die Macht des Bureankratentums
verstärken. In derselben Lage sehen wir Pestalozzi. Er wendet sich in
seinen Schriften an die Fürsten, Regierungen nnd Gesetzgeber nnd
stellt ihnen die höchsten Aufgaben. Mau fragt sich unwillkürlich, wo
denn die Behörden nnd Regiernngen seien, die über seine weitreichenden,
heute uoch zum gnten Teil unerfüllten Forderungen nicht sofort zur
Tagesordnung übergingen, als über Trämne eines müßigen Phantasten
nnd Schwärmers. Es ist offenbar, daß er sich an einen Staat wendet,
der erst kommen soll, an den viel verachteten nnd verspotteten Znknnfs-
staat. Dem damaligen Staat, wie er ihn vor Augen hatte, traute
er nicht viel zu.

So zeigt er in der Schrift über „Gesetzgebung und Kindermord"
sehr klar die Grenzen der Macht des Staates. Er sei nicht imstande,
das Tier im Menschen zu bändigen, geschweige denn, ihn zu veredeln
nnd zu heiligen. Er geißelt die Anmaßungen der Burecnckratie und
legt den Regierenden sehr eindringlich die Pflicht ans Herz, es im
Verkehr mit dem Volke nicht an der rechten Rücksicht nnd Schonung
fehlen zu lassen. Die Folgen des rücksichtlosen Benehmens der
Beamten gegen das Volk seien sehr schlimme. „Eben so auffallend zeigen
auch zahllose Aeußeruugeu in der Tiefe des Volkes, daß der Mangel
ihrer Delikatesse und Schonung gegen dasselbe seinen Grund wirklich
im Geist unserer Gesetzgebuug uud wenigstens im Geist ihrer
Verwaltung, besonders im Hochflng armer Ämtlenten- nnd Büralisten-
fcmülien hat, die sich täglich steifer anmaßen, einen oberen, ob allem
nnbestallten Volk höher stehendeil Stand ausznnmchen. Und da ich

annehme, daß iu dem innern Gefühl der Menschheit für Recht und
Pflicht, für Tugend nnd Edelmut die eigentlichen Keime der
Triebfedern, dnrch welche alle Grundanlagen der Menschheit gebildet und
vor Ausartung beschützt werden müssen, liegen, so glande ich, die

bürgerliche Gesetzgebung, welche die wahre Beruhigung der menschlichen

Gesellschaft zum Endzwecke hat, müsse sich stark nnd fest auf
fauste menschliche Enthüllung und auf eine väterliche Schonung dieses
inneren Gefühls der Menschheit gründen und ich glaube, es sei die

höchste Weisheit, folglich die erste Pflicht der Regierung, nicht nur
wirklich herzlich nnd väterlich gegen das Volk gesinnt zu sein und zu
haudelu, sondern über das noch den Ton, das Aeußerliche, das
Auffallende ihrer zahllosen Handlungen so schonend, so väterlich, so feel-
emporhebend in den niedersten Hütten auffallend zn machen, als es
immer mit der Kraft des notwendig mit zn erzielenden Kindergehorsams
bestehen kann." (Gesetzgclmng nnd Kindermord.)



— 115 —

Fast mit denselben Worten, in denen er seine Ansichten über
das Eigentum zusammengefaßt hat, läßt sich auch seine Auffassung
des Staates wiedergeben. Auch der Staat ist ihm um des
Menschen willen da und nicht der Mensch um des Staates willen.
Er macht es der Gesetzgebung znm schweren Vorwurf, daß sie die

Sachen viel eifriger und wirksamer schütze als die Menschen.
„Früher hätten es die Leute noch nicht gewußt, daß es weniger

zu bedeuten habe, das ärmste Kind im Lande unglücklich zu machen,
als vvn einem Pflug im Feld ein Paar Pfnnd Eisen abzureißen und
heimzutragen..." <Menho.ro und Gertrud, V. Teil.)

Mit der Gesetzgebung und den Gesetzgebern geht er sehr
scharf ins Gericht. Heißer Zorn wallt in ihm anf, fo oft er darauf
zu sprechen kommt, daß man die Menschen durch Strafen zu bessern
meint. Kein Wort des Zornes und des bitteren Spottes ist ihm zu
stark, um die „Galgen-, Rad-, und Galeerengerechtigkeit" zu
brandmarken. „Eine Bauernfrau schämt sich, ein Kind, das über sieben
Jahr alt ist, vor den Leuten wegen seiner Ungezogenheit abzustrafen;
sie fühlt, daß seine Ungezogenheit auf sie zurückfällt, aber die erste
Tochter des Himmels, die Gesetzgebung, schämt sich nicht, tausend
bürgerliche Abscheulichkeiten öffentlich zu bestrafen, wovon keine einzige
möglich wäre, wenn die Herren Vögte dieser Himmelstochter den
Detail der Vvlksordnnng so gut besorgten, als eine brave Bcmersfran
den Detail ihres Haufes besorgen muß, wenn sie nicht Schande davon
will. Es ist eine Schande, man laßt alles Unkraut wachsen, bis es

erstarkt. Man läßt es an allem, was zur Erzielung einer wahren
bürgerlichen Ordnung in der Tiefe des Volkes notwendig wäre,
ermangeln und wundert sich dann, warum man mit allen Galeeren
und Zuchthäusern nicht dahin komme, wohin, so lang die Welt steht,
keine Obrigkeit ohne gute und allgemeine Einrichtung für die
Bildung des Volkes niemals gekommen ist und niemals kommen wird.

Aber ich fahre fort. — Die Menschen mögen sich selber schämen,
mein Buch auf sie soll keine Schmähschrift sein, so fchwer es ist, keine
über sie zu schreiben." (Lienhard nnd Gertrud, V. Teil.)

Nicht bloß zu strafen, „sondern die Folgen der geschehenen
Verbrechen im Verbrecher selber auszulöschen — soll ein wesentliches Ziel
des Gesetzgebers sein." (Gesetzgebung und Kindermord.)

Das höchste Ziel der Gesetzgebung ist auch ihm selbstverständlich,
die Quellen des Verbrechens zu verstopfen und abzugraben. Das
beste Mittel dazu ist ihm die Bildung. Das Wesen einer guten
Gesetzgebung ist ihm eins und dasselbe wie das Wesen einer guten
Erziehung. „Es ist das Wesen einer guten Erziehung, daß sie
überhaupt nicht viel auf das Kind schlage, aber beständig, anhaltend und
richtig auf Herz, Kopf und Hand des Kindes wirke. Es ist das
Wesen einer guten Gesetzgebung, daß sie überhaupt nicht viel auf das
Volk schlage, aber beständig, anhaltend und richtig auf Herz, Hand,
und Kopf des Volkes wirke." (Gesetzgebnng und Kindermord.)



— 116 —

Seine Schriften über Gesetzgebung enthalten viele, anch für
unsere Zeit, ja gerade für unsere Zeit mehr als für die feine, wertvolle

Gedanken, namentlich auch sehr beachtenswerte Beiträge znr
Sexnalethik. Es ist hier nicht möglich, länger dabei zu verweilen.

Da die Behandlung der Verbrecher immer noch einer der
dunkelsten Punkte in unserem Staats- und Volksleben ist, mag noch
eine Stelle über die wahrhaft menschliche Behandlung der Verbrecher
folgen. Es gelte ernst zn machen mit dem Grundsatz, „daß die
Gefangenen und Verurteilten Menschen seien, mit allen Anlagen,
Leidenschaften, Vorurteilen, Gewohnheiten nnd Anhänglichkeiten begäbet und
beladen, wie alle andern Leute, und daß daher kein verderblicherer
Irrtum sein könne als die Verbrecher nicht mehr mit der Art nnd
Weise und dem Ton, mit dem man den übrigen Menschen ans Herz
zn kommen gewohnt ist, regieren und leiten zu wollen. Gefängnis,
Zucht- und Arbeitshans ist nichts anders und soll nichts anders sein,
als rückführende Schule des verirrten Menschen in die Bahn und
den Zustand, in welchem er gewesen wäre ohne seine Verirrung;
deswegen müssen diese Häuser alle den allgemeinen Bedürfnissen des

Menfchenherzens, wenn selbiges zu allem Guten zurückgeführt werden
soll, angemessen sein und im Ganzen ihres Tons den Bedürfnissen
dieses wesentlichen Endzwecks der Sache entsprechen. Man kann es

nicht genug wiederholen: Die Verbrecher sind Menschen und gewiß
überhaupt nicht schwerer zu gewinnen als andere Leute. Wenn wir
sie in ihrem Personale ins Ange fassen und nicht immer in idealischen
Allgemeinen betrachten, so werden wir in ihnen fast immer nur den
schwachen, verirrten, leidenschaftlichen Menschen vor uns finden, wie
wir ihn täglich in glücklicheren Umständen an nnserer Seite, an
unserm Tisch, in unseren Kirchen, ans unseren Rathäusern, kurz
allenthalben antreffen." (Gutachten über Kriminalgesetzgebung.)

Daß der Staat in der Lösnng all der hohen Aufgaben, die er
ihm stellt, durchaus auf die Hilfe der Religion angewiesen ist, steht
Pestalozzi außer allem Zweifel. Die schönsten Gesetze und die erleuchtetsten

Erziehungsgrundsätze sind ihm ohne die Kraft einer aufrichtig
religiösen Gesinnung nichts weiter als ein tönendes Erz nnd eine

klingende Schelle. Seine Achtung vor der christlichen Religion (eine
andere kommt für ihn nicht in Betracht) ist die denkbar höchste. Man
hat ihm, der wie wenige Nachfolge Jesu geübt hat, freilich bezeichnenderweise

den Christennamen absprechen wollen. Es ist ist ja begreiflich.
Er hat über jede Art von Pfaffentum und besonders über eine

Art des Christentums, die er „Maulchristentum" nennt, die volle
Schale seines Zornes und Hohnes ausgegossen. Aus Religion ist er
auch gegen jede äußere Verbindung des Christentums mit dem Staate.
Das Staatschristentum kommt, wie schon aus einigen im letzten
Hefte zitierten Stellen zu ersehen ist, bei ihm schlecht weg.

„Zwar wissen die Christen alle gar wohl, daß das Evangelium
keiu System des bürgerlicheil Rechts ist, es nimmt sich der Dinge



— 117 —

dieser Welt weder rechts noch links an, es macht keinen zum Knecht,
aber indem es alle Christen in das nahe Verhältnis der reinsten und
engsten Brüderschaft bringt, fordert es ganz sicher von Obrigkeiten,
die Christen sind, eine Gemütsstimmung, die beim corpore des
obrigkeitlichen Standes als solchen sich in der Welt nirgends findet.
Warum sollte man die Wahrheit verhehlen? Die Welt wird nicht
christlich regiert, die Regierungen als solche sind nicht christlich, und
der Staat als Staat handelt in seinen wesentlichsten Einrichtungen
bestimmt wider das Christentum. Eine christliche Armee, eine christliche

Schlacht, christliche Feldprediger, christliche Finanz- und Kabinets-
operationen, christliche Polizeimandate und christliche Maßnahmen,
den blinden Gehorsam der Untern und die Allmachtsrechte der Oberen
auf Kind und Kindeskind zu sichern, das alles sind Sachen, die, wie
der Mann im Mond, nur in der Einbildung verirrter Leute ihr Dasein
haben. Die Geistlichen wissen das gewöhnlich auch sehr wohl, wenn
sie die Großen entschuldigen, aber sie vergessen es immer, wenn sie
die Kleinen anklagen." (Ja oder Nein.)

Er spottet über die Pfarrer, die mit obrigkeitlichen Verordnungen

mehr beschäftigt sind, als mit dem Evangelium Jesu Christi.
(Gesetzgebung und Kindermord.)

Diese Kritik stammt nur aus feiner hohen Auffassung des Pfarramts,

der er besonders in „Lienhard und Gertrud" wiederholt den
schönsten Ausdruck gegeben hat. Daß die Pfarrer fich um die Dinge
dieser Welt nicht kümmern sollen, ist durchaus nicht seine Meinung,
er fordert im Gegenteil fehr entschieden größere s oziale Betätigung
des Pfarrers.

Eine der wesentlichen Ursachen, daß das Dorf Bonnal so tief
gesunken sei, findet er in der Tätigkeit des Pfarrers „Flieg in den
Himmel", der den Leuten in Predigt und Religionsunterricht immer
nur vom Jenseits gesprochen und es versäumt habe, sie kräftig zur
Erfüllung ihrer nächsten und heiligsten irdischen Pflichten und
Aufgaben anzuhalten. In die Tätigkeit des neuen Pfarrers kommt erst
der rechte Zug, wie er an der Emporhebung des Dorfes mit zu
arbeiten beginnt.

Pestalozzi kannte zum Teil schon die Bedenken, die heutzutage
gegen eine über die Grenzen der Armenpflege und Wohltätigkeit
hinausgehende soziale Tätigkeit des Pfarrers geäußert werden. Das
Heil allein von der Umgestaltung der äußeren Verhältnisse zu
erwarten, ist ihm so wenig eingefallen, wie es irgend einem ernsthaften
Vertreter des religiösen Sozialismus unserer Tage einfallen kann.
Der Theorie von der alles beherrschenden, zwingenden Macht der
äußeren Verhältnisse und Umgebungen hat er keineswegs gehuldigt.
Er hatte im Gegenteil den Glauben und eigene Erfahrung und
Beobachtung haben ihm diesen Glauben zur Ueberzeugung gemacht,
daß die Kräfte des Guten im Menschen schlechthin unzerstörbar und
unverwüstlich sind. Weit entfernt, in der Not nur ein Hindernis zu



— 118 —

erblicken, sieht er in ihr vielmehr ein hervorragendes Erziehungs- uud
Bildungsmittel.

„Doch muß ich das wieder sagen, daß die Armut zu Stadt und
Land dieses wieder gleich hat, daß hie und da die Not selbst das ist,
was den Leuten wieder auf die Beine hilft. Wie kommt das? Das
kommt daher, weil die Not keine Komplimente mit unseren Fehlern
macht." (Christoph und Else.)

Ueber die heute so viel erörterte Frage des Verhältnisses
des Aeußeren zum Inneren spricht er sich in den „Nachforschungen"

kurz und klar so aus: „So viel sah ich bald: die Umstände
machen den Menschen, aber ich sah ebensobald, der Mensch macht die

Umstände, er hat eine Kraft in sich selbst, selbige vielfältig nach feinem
Willen zn lenken. Sowie er dieses tut, nimmt er selbst Anteil an
der Bildung seiner selbst und an dem Einfluß der Umstände, die auf
ihn wirken."

Sehr entschieden spricht er sich dahin aus, daß man dem Menschen
nicht besser helfen könne als damit, daß man ihn dazu bringe, sich

selber zu Helsen. Auch daß es mitten in der Ungleichheit der äußeren
Verhältnisse eine ausgleichende höhere Gerechtigkeit giebt, die dem
Armen oft mehr von wahrem Menfchenglück zuteil werden läßt, als
dem Reichen, ist ihm gewiß. Der Reiche hat nach seiner Ueberzeugung
Erbarmen und Hilfe nicht weniger nötig als der Arme. So sehr er
das alles anerkennt, fo wenig ist er doch dafür, das Innere vom
Aeußeren zu trennen, und die Macht der äußeren Verhältnisse zn
unterschätzen. Er kannte die seelengefährdende Macht der Not und
der Armut sehr wohl und wußte, daß „im Sumpfe des Elends der
Mensch nicht oder nur sehr schwer ein Mensch werden kann."

„Die Not kann einen eben so leicht schwächen als stark machen,
und wenn's zu hart geht, so kann's im Menschen brechen, wie die
Saiten in einem Bogen, die du zu hart spannst."

(Christoph und Else.)
An mehr als einer Stelle hat er die furchtbare Macht des Milieus

so realistisch dargestellt, als irgend ein naturalistischer Schriftsteller
des neunzehnten Jahrhunderts.

Er dringt aufs kräftigste und entschiedenste auf eine gründliche
Umgestaltung der Verhältnisse von unten bis oben. Es gelte, die
Quellen des Sumpfes abzugraben und nicht bloß darin herumzuwühlen.
Den Pfarrern weist er eine wichtige Stelle ein in der großen Arbeit
an der sozialen Wiedergeburt. „Die Aufhebung des Bedrückenden
in den Nahrungssorgen der Armen ist ihm das heilige äußere Zeichen
des Christentums und des Wesens der Gottesverehrung, die der Heiland
auf Erden in seiner Liebe gestiftet" (Lienhard und Gertrud II.)

Den Einwand, daß die Mitarbeit an der Umgestaltung der
Verhältnisse eine besondere wissenschaftliche Ausrüstung voraussetze, läßt
er nicht gelten. Er verlangt von allen, die wirklich mithelfen wollen,
in erster Linie, daß sie ein unerschütterliches Vertrauen anf die Kraft



— 119 —

der reinen selbstlosen Liebe und Güte setzen. „Es ist im Innern der
Begriffe von Hilfe und Rat und Liebe so auffallend, daß ihre natürlichen

Folgen Weisheit, Besserung, Dank und Zutrauen sein müssen,
und das elende, errettete Mädchen sollte durch wahre Hilfe nicht zu
besseren Gesinnungen, zu reineren und edleren Grundsätzen gebracht
werden können? Warum doch das? O Menschheit, die du nie auf
die großen Wirkungen der Liebe und hilfreichen Gesinnungen trauen
willst, die doch Gott zur Grundlage deines Herzens in dich selbst und
in dein Inneres gelegt nnd die vor deinen Augen gegen alle die, mit
denen du umgehst, so unaussprechlich heiter wirkt.

O Menschheit! Daß du der größten Kraft, die in deiner Hand
ist, mißtraust und blind bist gegen ihre auffallenden Wirkungen...."

(Gesetzgebung nnd Kindermord.)
Daß Glauben nnd Liebe die einzigen Kräfte sind, die eine

soziale Wiedergeburt herbeizuführen vermögen, hat Pestalozzi
immer wieder ausgesprochen, besonders schön und ergreifend in der
„Abendstunde eines Einsiedlers", die eines der schönsten Dokumente
des religiösen Sozialismus genannt werden darf. Ich kann diese

Ausführungen über Pestalozzi nicht besser abschließen, als indem ich
zwei Stellen wiedergebe, in denen sich bereits die wichtigsten Gedanken
der „Abendstunde" finden. Sie sind zugleich besonders geeignet zu
beweisen, was am Anfang über den Schriftsteller Pestalozzi gesagt
worden ist.

„Was ist Wahrheit im Menschenleben? Was wirkt sie? Warum
muß ich doch warm sein für Wahrheit, die nichts wirkt? Warum mich
ermüden mit Träumen und rauben mir immer die Ruh und den
Lebensgenuß und den stillen, lachenden Frieden des Herzens? Wie
oft bin ich schon von Träumen entschlummert, von wachenden Träumen
voll schwerer, ermüdender Arbeit! Ach, wenn dann Arbeit und Leiden
dem Träumenden nichts war und ein hohes Ziel mich stärkte, uud
um mich her Menschen wohltätige Träume liebten und ost dem Träumer
entgegenlächelten, daß sein Mut wuchs, wenn ich sie loben hörte das
Anklimmen auf steilen Bergen, loben den Mut des Retters, der ans
finkende Schiff schwimmt, und dann meine Hoffnung mich doch täuschte,
wenn ich scheitern sah alle, die darauf bauten, wie war mir? Was
ist Wahrheit im Menschenleben? Was wirkt sie? So dacht ich und
staunte hinab ins mühselige Tal des Lebens. Oft fchlug mir mein
Herz so, wie es mir jetzt schlägt, daß ich ermattet und kraftlos
dastand! Was tn ich? Warum muß ich den törichten Träumen meines
Lebens noch diese Rede hinzufügen? Es ist unnütz und vergebens,
dein Tun! Aber auch das Schlagen meines Herzens ist Schrecken des
Träumens! Wahrheit wirkt ewig Gutes, aber die Menschen
werfen ihr Aug' in einen Winkel und so sie nicht da vor ihren Augen
aufblühet und duftet wie die volle, geöffnete Rose, so glauben sie
selbige völlig verloren. Jede Wahrheit ist zwar guter Same, aber sie

gedeiht nnr anf reinem Boden, ihren stillen Segen in dir selbst



— 120 —

zu nutzen nnd zu genießen, das ist der erste Segen der Wahrheitsliebe

; ob dann aber deine Wahrheit, die immer einseitig ist und immer
mit tausendfachem, oft von dir selbst herrührenden Schatten umwickelt
ist, ob diese deine Wahrheit just an deiner Seite und just in der kleinen
Stunde deines nichtigen Daseins wirke, das ist nicht deine Sache.
Bereite das Feld, worauf du säen willst, wenn dn Ernte hoffest!"

(Rede von der Freiheit.)
„Sehet die mächtige Ausübungskraft für die schwersten Pflichten

der Menschheit in der Unschuld des reinen Familiensinns und
erkennt, daß reine unbefleckte Sitten und aufrichtige Menschenliebe
einen kraftvollen, nnbestochenen Sinn für jede Pflicht der Menschheit
und erhabenes Wahrheitsgefühl bescheeren; erkennet diesen mächtigen
Sinn der Einfalt und Unschuld, die nicht abwiegt und nicht ausmißt,
aber im Innern der Menschheit, vom Vater der Menschheit gebildet,
sich schnell zu jeder Pflicht erleuchten und zu jeder Tugend emporheben
läßt. Und dann gehet hin, ihr Weisen der Erde, zu pflanzen Unschuld
und Liebe und diesen reinen Sinn für Wahrheit und Recht; erhebet
die nieder st e Menschheit wieder zum Gefühl ihrer Würde und
ihrer Gleichheit mit euch, ihr Weisen! Wenn ihr innigen Brudersinn

unter den Menschen um euch her pflanzet, dann bereitet ihr den
Acker zur Saat, dann wird eure Wahrheit und enre Erleuchtung
Segen werden, die es sonst nicht ist. Weder häusliches noch
bürgerliches Glück, am wenigsten die Sicherung der großen, seltenen
Segensgenießnngen freier Verfassungen sind ohne allgemeines, warmes,
inniges Menfchlichkeitsgefühl zu erzielen, ohne dieses find die
Gerechtigkeitsansprüche der Oberen gegen die Unteren Geißeln in der
Hand der Gewalt und die der Unteren gegen die Oberen Seifenblasen
spielender Kinder. Reiner Vatersinn und reiner Kindersinn ist die
Quelle alles Hausfegens und die Stütze aller Freiheitsgenießungen,
wo diese mangelt, da wird Freiheit Quelle der Zerrüttung des Hauses.
Darum bist du es, du, die du allen Segen der Welt gründest, allen
Kindessinn und alle Vaterherzen rein bildest, du, die du alle Menschen
gemeinsam einen Allvater anzubeten und uns alle im Ernst und in
der Wahrheit als Brüder, als Kinder eines Vaters einander zu lieben
verbindest, Geheiligte Gottes, Religion! Dn bist es allein, die der
Menschheit Gerechtigkeit und Freiheit bescheert." (Von der Freiheit.)

„Nicht Erleuchtung, sondern Liebe bildet im allgemeinen.
Also ist's Erfahrung, daß sich Gerechtigkeit mehr auf Liebe bauen muß,
als auf Erleuchtung. — Religion ist Bildung znr Menschenliebe, folglich
zum reinen gegenseitigen Sinn des Vaters- und Kindesverhältnisses.
Großer Gedanke der Religion, daß wir Kinder Gottes sind, bildet
uns zu Brüdern, und Brudersinn und Liebe ist einige Quelle wirkender
Menschengerechtigkeit. — Sehen sie meine politischen Grundbegriffe!
Aber nun muß ich Ihnen jetzt auch meine noch nie geäußerten
Religionsbegriffe hinwirken, weil sie mit den politischen zusammenhängen.
Menschentugend, Menschensegen wird nur vom Gefühl der Kindschaft



— 121 —

Gottes in der Welt gesichert. Gottesvergessenheit ist Verkenntnis des
Kinderverhältnisses der Menschheit gegen den allgemeinen i Vater,
Verlust der warmen, dankenden Brudergefühle. Gottesvergessenheit
ist das größte Unglück der Welt, ist verlorener Kindersinn, der alle
Vaterversicherung vernichtet. Wiederherstellung des Kindersinns^der
Menschheit gegen Gott den Vater ist Erlösung der verlorenen^Gvttes-
kinder auf Erden. Der Mann Gottes, der den warmen Glauben an
die Kindfchaft Gottes der Welt mit Leiden und Sterben wiederherstellt,
ist der Erlöser der Welt, es ist der geopferte Priester des Herrn, es
ist der Mittler zwischen Gott und der verlorenen, Gottes vergessenen
Menschheit. Seine Lehre ist reine, Gerechtigkeit bildende Volksphilosophie,

sie ist Offenbarung Gottes des Vaters an das^verlorene
Geschlecht seiner ^Kinder Sehen Sie den Gesichtspunkt, in welchem
ich Jesu Lehre Bedürfnis der Welt glaube, sehen Sie den Grund
meiner Behauptung, daß alle Erleuchtung, die nicht auf den Glauben
unserer Religion gebaut ist, beim Volk auf Thronen und beimMflug
nur so weit wirken werde, als die Ueberwindung nicht zn'grvß, den
Grund meiner Behauptung, daß Religion und Glauben die einige
Weltweisheit des Volkes, die einige reine Quelle wahrer allgemeiner
Nationalerhebung zur Größe und inneren Volksstärke. — Das ist
meinem Herzen der wichtigste Brief, den ich in meinem Leben
geschrieben." *) (Brief an Jfelin.)

Rageth Ragaz (Maladcrs b. Chur).

Tur Schulreform.

I^ei der Lektüre von Schilderungen ans alter Zeit will leicht ein
I wohliges Gefühl selbstgerechter Befriedigung über uns kommen,

wie herrlich weit wir es doch gebracht haben. Aber schnell
stellen sich wieder bescheidenere Stimmungen ein, wenn wir uns
ausmalen, wie wohl einst unsere Nachkommen über den Anfang des
20. Jahrhunderts urteilen; werden sie nicht gerade so über uns
lächeln, wie wir über die Zeit, da der Großvater die Großmutter
nahm? Das gilt für das soziale Gebiet, es gilt auch für das
pädagogische. „Wie konnte man nnr so unmethodisch vorgehen?" fragen
wir uns etwa angesichts der Erzählungen von Gotthelfs „Leiden und
Freuden eines Schulmeisters" oder gar von Thomas Platters
Selbstbiographie. Wird man nicht vielleicht in gar nicht so ferner Zeit mit

*) Auf Wunsch des Verfassers soll diese „Rede Pestalozzis'an'unsere Zeit"
in den7'„Neuen Wegen" vorläufig verstummen. Später wird noch eine Darstellung
der Ansichten Pestalozzis über Kirche, Predigt, Pfarrer u, s, w,, sowie eine
abschließende Betrachtung folgen. Die Red.


	Nachfolge Pestalozzis. IV., Pestalozzis Hilfe (Fortsetzung und Schluss)

