
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 2 (1908)

Heft: 4

Artikel: Leib und Seele

Autor: Häberlin, Paul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-131747

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-131747
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


8

Leib uns 5eele.

Nur die naive Weltbetrachtung sind auch heute noch Leib und Seele
zwei von einander unterschiedene Wesen, jener stofflich, diese

mehr vder weniger unstofflich gedacht, als ein Hauch, ein unsichtbares

Etwas, das mit dem Körper zwar zeitweilig verbunden, aber
doch nicht unter allen Umständen an ihn gebunden ist. Im Tode,
glaubt man, löse sich die Seele vom Leibe und existiere dann entweder
rein sür sich oder mit einem neuen Leibe verbunden irgendwo und
irgendwie fort. An diese Auffassung knüpfen sich weiter sinnvolle
oder unsinnige Spekulationen, die gewöhnlich im Zusammenhang mit
religiösen Ueberzeugungen oder andern Ansprüchen des Gefühles stehen.

Wenn wir hier über das ungemein schwierige Thema sprechen,
fo wollen wir alle derartigen Spekulationen und Theorien — auch
die naive Ansicht ist eine Theorie — vorläufig beiseite lassen und uns
ganz nüchtern an die gegebenen Tatfachen halten.

Wodurch unterscheidet sich zunächst, soviel wir davon wissen, ein
lebender menschlicher Körper von einem toten? Der lebende kann sich

bewegen, funktioniert als ungeheuer mannigfaltiger Apparat, indem er
Stoffe aufnimmt und verarbeitet, andere ausscheidet und so sich selber
stetsfort erhält; eine Nebenerscheinung dieses Prozesses ist die im Tode
fehlende Körperwärme. Allein noch mehr hat der lebende Körper vor
dem toten voraus: Er empfängt, wie man sagt, durch die Sinnesorgane

Eindrücke, verarbeitet auch diese, „reagiert" in der wechselvollsten

Weise darauf und steht so in beständiger Beziehung zu der
Welt außer ihm.

Zweierlei hört also mit dem Tode auf: die sogenannten organischen
Funktionen, die imgrunde alle der Erhaltung des Körpers dienen —
und diejenigen Vorgänge, die wir als Bewußtsein zusammenfassen.
Die naive Änfchauung versteht jene beiden unterscheidenden Merkmale
als Einheit und faßt sie zusammen als „Leben" oder „Seele"; denn
beide Ausdrücke werden oft für dieselbe Tatsachengruppe verwendet.



— 98 —

— Bedeutsamer ist, daß man diese Gruppe von Vorgängen am lebenden
Körper — organische Funktion zusammen mit Bewußtsein —
personifiziert, d. h. in diesem Falle nicht mehr als Funktion auffaßt,
sondern äls selbständiges Wesen, das dem toten Körper gegenüber eine
Sonderexistenz führen kann. Zu dieser Auffassnng liegt eine wirkliche
Veranlassung nicht vor; fie ist wohl zustandegekommen unter dem

Einfluß vvn Traumerscheinungen Verstorbener oder von andern
„Erscheinungen", wie sie in abnormen Zuständen ja nicht selten sind.
Anhänglichkeit an die Toten und andere Gefühlsbedürfnisfe werden
mitgeholfen haben: man konnte sich nicht denken, daß das Wesen
des Verstorbenen, das, was ihn lieb und teuer machte, daß seine
Persönlichkeit sollte spurlos verschwunden sein.

Für die einfache Betrachtung der Tatsachen dagegen unterscheidet
sich der tote Körper vom lebendigen, wie gesagt, durch das Fehlen
gewisfer Funktionen, welche der Erhaltung im weitesten Sinne dienen;
—auch das Bewußtsein darf man vielleicht als erhaltende Funktion
betrachten. Der tote Körper ist nicht nur „bewußtlos" und „bewegungslos",

sondern er zerfällt auch allmählich in seine Bestandteile, ohne
daß, wie im Leben, eine Neubildung erfolgte. — Die Tatsachen also
bieten nicht den geringsten Anhaltspunkt dafür, daß im Moment des
Todes ein „Wesen" aus dem Körper scheide, — oder gar dafür, daß
dieses Wesen ein Sonderleben ohne Körper führe. Der Tod bedeutet
ja auch überhaupt keinen momentanen Vorgang, sondern ist ein langsam
nm sich greifender Prozeß im Körper. Es erstirbt eine Funktion nach
der andern, eine Zellengruppe nach der andern „stellt ihre Tätigkeit
ein", bis zuletzt auch die wichtigsten Organe von der fortschreitenden
Lähmung oder Vergiftung ergriffen werden. Dann erst ist der Tod
vollständig.

Die populäre Vorstellung von einem besondern Seelenwesen hat
selbst bis in die ernste Wissenschaft hinein die sonderbarsten Wirkungen
ausgeübt. Man suchte lange nach einem Sitz der Seele im Körper,
bis endlich mit der wachsenden Erkenntnis das Unsinnige dieses
Beginnens eingesehen wurde. — Dagegen scheint nnn der religiöse
Glaube an die UnVergänglichkeit des menschlichen Wesens und scheinen
spiritistische oder ähnliche Erfahrungen trotzdem für die Sonder-
Existenz und deshalb für die Wesenhaftigkeit der Lebens- oder
Seelenfunktionen zu sprechen. Es ist darüber bald das Nötige gesagt: Die
spiritistischen Phänomene werden wohl mit der Zeit völlig auf abnorme
nnd jetzt noch nicht genügend erforschte Zustände des Beobachters,
nicht aber auf Einwirkungen fremder, von ihrem ursprünglichen Leib
getrennter „Seelen" zurückgeführt werden. Dies wäre nur dann
nicht möglich, wenn nachgewiesen wäre, daß sich die angeblichen
körperlosen Seelen irgendwie materiell, durch stoffliche Veränderungen,
bekundeten (z. B. durch Einwirkung auf die photographische Platte, so

daß ein „Bild" von ihnen zu erhalten wäre). Sollte aber in einem
Fall etwas derartiges je unzweifelhaft vorliegen, so müßte uach unserer



— 99 —

ganzen übrigen Erfahrung die stoffliche Veränderung ausschließlich von
stofflichen Bedingungen abhängig sein; die einwirkende „Seele" müßte
also ebenfalls stofflich gedacht werden, — was wiederum den Beobachtungen

beim Vorgang des Sterbens widerspricht; denn etwas Stoffliches

geht durch den Tod nicht verloren und verschwindet nicht. —
Auf keinen Fall also sind wir durch spiritistische Erscheinungen —
selbst wenn sie nicht auf bewußter Täuschung beruhen — genötigt
oder auch nur veranlaßt, die Existenz körperloser Seelen oder
überhanpt die „Wesenheit" dessen anzunehmen, was wir Lebensfunktion
oder Seelenfunktion nennen.

Die andere Frage, ob nicht die „Unsterblichkeit" und damit die
Sonder-Existenz der „Seele" ein religiöses Postulat sei, — ob
also nicht unsere religiösen Ueberzeugungen sie als notwendig voraussetzen,

— diese Frage können wir einstweilen auf sich beruhen lassen.
Sie gehört auch nicht in diesen Zusammenhang. Denn auf alle Fälle
wäre eine solche Annahme, wie jede religiöse Ueberzeugung, Sache des

gefühlsmäßig bestimmten Glaubens, welcher abseits von der
wissenschaftlichen Erörterung des Problems „Leib und Seele" steht. —
Bleiben wir bei den gegebenen Tatsachen, so können wir bis jetzt
nichts andres sagen als dies: Was wir Leben und Seele zu nennen
gewohnt sind, stellt sich der Beobachtung dar als eine Summe
eigentümlicher Funktionen des lebenden Körpers, Funktionen, deren
Aufhören das bedeutet, was wir Tod nennen.

Dies ist die eine Seite der Tatsachen. Nun aber die andre!
Es ist bereits erwähnt worden, daß wir einen Teil der Lebensvorgänge

des menschlichen Organismus als „Bewußtseinsvorgänge"
zusammenfassen und sie von den übrigen Lebensfunktionen
unterscheiden. Den Menschen, der vor mir steht, kenne ich zwar direkt
und unmittelbar nur als funktionierenden, lebenden Organismus; er
besteht für meine direkte Beobachtung lediglich aus einer bestimmten
Quantität von Stoff mit den dazugehörigen Kraftäußerungen oder
Tätigkeiten. Ein „Bewußtsein" kann ich an ihm nicht entdecken. Ich
sehe Bewegungen, höre Töne, taste einen räumlich bestimmten Komplex

u. s. w. — Wie komme ich denn dazu, zu sagen, dieser Körper
„habe Bewußtsein"? Die Antwort ist jedermann klar: Ich erschließe
die Tatsache des fremdeu Bewußtseins daraus, daß der fremde Körper
sich ziemlich genau so gebärdet, wie mein eigener, dessen Gebärden ich
als in innigster Beziehung zu meinem bewußten Erleben stehend kenne.

Ich nehme darum an, auch mit den fremden Körpervorgängen sei ein
dem meinigen entsprechendes bewußtes Erleben — ein Bewußtsein —
verbunden. Diese Annahme ist um so zwingender, als Gefühle der
Sympathie und der Antipathie und als das Ausdrucksmittel der
Sprache mich mit den „Andern" verbinden.

Erst aufgrund dieser Annahme aber entsteht nun die eigentliche
Rärfelfrage, die in unserer Ueberschrift eingeschlossen ist. Lassen wir
nämlich für jetzt einmal den Unterschied zwischen totem und lebendigem



— 100 —

Körper beiseite (ich werde vielleicht in einem spätem Aufsatz näher hierauf
zusprechen kommen), so drängt sich die Frage auf: Wie verhält sich das
bewußte Erleben eines Menschen zu den stofflichen Vorgängen,
die „von außen" an seinem Körper wahrzunehmen sind? Wie
verhalten sich also lebender Körper und „Seele" im engern Sinn*) zu
einander? Daß bestimmte Beziehungen zwischen „körperlichem" und
„seelischem" Geschehen — so wollen wir die beiden Gruppen von
Vorgängen der Kürze halber nennen — bestehen, das ist jedenfalls auf
den ersten Blick klar. Kann ich doch durch Beobachtung der
Veränderungen am Leibe meines Mitmenschen „in feiner Seele lesen."

Die Wissenschaft ist schon lange bemüht, diese unzweifelhaft
vorhandenen Beziehungen zwischen körperlichem Geschehen und den

Vorgängen des „Bewußtseins" eingehend zn erforschen. Ihre
Bemühungen sind nicht ganz ohne Erfolg gewesen, wenn anch in der
Hauptfrage noch tiefe Ungewißheit herrscht. Wir wollen in Kürze das
Wichtigste erwähnen. Dabei wird es gut sein, der Einfachheit halber
hier von dem fehr verwickelten Problem abzusehen, in welcher
Beziehung ein lebender und empstndender menschlicher Körper zur
sogenannten Außenwelt stehe.

Zuerst ist eine Tatsache festzustellen: Nicht jedes Geschehen, das
am Leibe vor sich geht, wird auch „bewußt". Das heißt: Es gibt
körperliche Vorgänge, denen keine seelischen Vorgänge entsprechen,
wenigstens soviel wir beobachten können. Ich denke an die vielen
organischen Lebensvorgänge, die beständig in unserm Körper sich

abspielen, ohne daß wir das geringste davon „merken". Erst eine Störung
kommt in der Regel „zum Bewußtsein." Ich denke speziell auch an
die Bewegungen, die durch sogenannte „Reflexe" ohne unser Wissen
und Wollen zustande kommen. — Ans einem weiten Gebiete dagegen
entspricht einer körperlichen Veränderung ein ganz bestimmtes
Innewerden, ein Bewußtseinsvorgang. Es ist das Gebiet der nervösen
Vorgänge im eigentlichen Sinn: Damit ein körperliches Ereignis zugleich
ein bewußtes Erleben werde, mnß das Ereignis in eine Veränderung
des Nervensystems und zwar speziell der grauen Gehirnrinde sich
umwandeln. Es besteht somit ein direktes Verhältnis zwischen körperlichem

und seelischem Geschehen nur infofern, als gewissen Hirnvorgängen

gewisse Seelenvorgänge entsprechen. Was außerhalb des

Gehirns vor sich geht, hat keine direkte Beziehung zum Seelenleben.
— Die Beweise für diese Behauptung kann ich hier natürlich nicht
weitläufig aufzählen. Ich weise nur hin auf das direkte Verhältnis
zwischen dem Bau und der Größe des Gehirns einerseits und der
Lebhaftigkeit des seelischen Geschehens andererseits, — auf die trotz
allen Fehlgriffen doch im Prinzip seststehenden Beziehungen zwischen

*) „Seele" bedeutet hier und in Zukunft gleich viel wie bewußtes
Erleben, steht also als Sammelbezeichnung für die Summe aller Vorgänge des
Bewußtseins.



— 101 —

der Tätigkeit bestimmter Hirnteile und den einzelnen Bestandteilen des

bewußten Erlebens, — endlich auf die mit seelischen Abnormitäten in
vielen Fällen verbundene (in andern Fällen konnte sie bisher nicht
beobachtet werden) krankhafte Veränderung entsprechender Gehirn-
partieen und die seelischen Begleiterscheinungen von teilweisen
Lähmungen des Gehirns.

Allein damit stehen wir erst am Eingang der Frage. Gesetzt,
es strides, eine direkte Beziehung gewisser Hirnvorgänge zu gewissen
geistigen Vorgängen statt: sind dann einerseits alle seelischen
Vorgänge an Gehirnvorgänge gebunden, — und entspricht andererseits
jedem Gehirnprozeß auch ein inneres Erleben? Die Antworten sind
nicht mit Gewißheit, sondern nur mit Wahrscheinlichkeit zu geben.
Die zweite Frage ist mit Wahrscheinlichkeit zu verneinen: Sehr
wahrscheinlich ist es nur ein Teil der Gehirnvorgänge, welcher „zum Be-
wußtsein kommt"; andere bleiben vorübergehend oder dauernd
„unbewußt". — Die erste Frage ist mit derselben Wahrscheinlichkeit zu
bejahen: Soviel wir aus den tausend Beobachtungen schließen können,
gibt es keinen Bewußtseinsinhalt, dem nicht direkt ein Gehirnvorgang
entspräche.

Jetzt endlich erhebt sich die Haupt- nnd Zentralfrage: Wenn
wirklich alles „Seelenleben" direkt mit gewissen Gehirnprozesfen
verknüpft ist, wenn fich also am lebenden Menschen zweierlei Vorgänge
zeigen, die einander genau und in allen Fällen entsprechen: woher
kommt dann diese eigentümliche Korrespondenz? Wie ist
es zu erklären, daß die erwähnte Beziehung besteht? Kurz:
Wie hängen Gehirn und Seele zusammen?

Diese Hauptfrage kann natürlich, für jetzt wenigstens, nur durch
Theorieen beantwortet werden. Wobei eine Theorie um so annehmbarer

ist, je mehr sie den Tatsachen gerecht wird. Selbstverständlich
darf sie weder in sich selbst noch mit unserer gesicherten Erfahrung
einen Widerspruch enthalten. Daraufhin wollen wir kurz die
hauptsächlichsten Versuche zur Lösung unserer Frage ansehen.

Die meisten Forscher geben zu, es handle sich bei den Vorgängen
des Bewußtseins um ein vom stofflichen prinzipiell verschiedenes
Geschehen, das mit den materiellen Vorgängen nicht zu vergleichen fei,
um ein Reich, das seine eigene Gesetzmäßigkeit habe. Ein Gedanke sei

etwas dem Wesen nach anderes als ein elektrischer Strom, und ein
Gefühl lasse sich nicht mit stofflichen Veränderungen des Gehirns
vergleichen. — Aber gerade wenn man diese grundsätzliche Verschiedenheit
des stofflichen und des seelischen Geschehens festhält, wird es schwer,
sich zu erklären, wie denn zwischen beiden eine so weitgehende
Korrespondenz bestehen könne.

Die nächstliegende Erklärung ist die des sogen. Materialismus.
Man hält sich an den vermeintlichen Augenschein, welcher lehrt, daß
zuerst die Hirnreizung nnd dann der entsprechende Bewußtseinsvorgang

erfolge. Und dementsprechend setzt man die beiden korrespon-



— 102 —

dierenden Vorgänge in das Verhältnis von Ursache und Wirkung zu
einander: Das Bewußtsein ist eine Funktion des Gehirns; jeder geistige
Akt hat seine zureichenden Bedingungen in materiellem Geschehen nnd
speziell in den Veränderungen der Gehirnsubstanz. Darum
entsprechen sich die beiden Reihen so genau, weil jedes Glied der einen
die unmittelbare Folge des entsprechenden Gliedes der andern ist. —
So nahe diese Erklärung liegt, so oberflächlich ist sie auch. Man
würde nicht begreifen, weshalb dann nicht alle Gehirnvorgänge sich

im Bewußtsein spiegelten, d. h. geistige Wirkungen hätten. Allein der

Haupteinwand kommt von dem Grundgesetz alles materiellen Geschehens
her, welches eine Zusammenfassung aller naturwissenschaftlichen
Erfahrung bedeutet: dem Gesetz von der Erhaltung der Energie oder,
was imgrunde dasselbe bedeutet, von der ausnahmslos geschlossenen

Naturkausalität. Das Gesetz besagt zweierlei. Einmal: kein geringster
Bruchteil einer irgendwo im Gebiet des materiellen Geschehens sich

zeigenden Energie geht irgendwie verloren oder entwischt aus dem

Reich der Materie hinaus; alles scheinbare Verschwinden ist nur eine

Verwandlung in andre Formen. Und sodann, was sich daraus ergibt:
Jede im materiellen Geschehen auftauchende Energiemenge ist bereits
vorher im materiellen Reiche dagewesen, nur vielleicht in andrer Form;
alles materielle Geschehen ist durch materielles Geschehen bedingt.

Es ist uns darnach rein undenkbar, daß bei der angeblichen
Verursachung geistiger durch körperliche Vorgänge, wie wir doch
annehmen müßten, Energie alls dem materiellen Gebiet austrete und
in Form von Bewußtseinsvorgängen, also in unstofflicher Beziehung,
wieder auftrete. Es ginge ja so beständig Energie verloren. Man
könnte allerdings annehmen, daß sie später ins stoffliche Reich wieder
eintrete. Aber das hieße annehmen, daß die „Seele" andererseits auch
die Bedingung für gewisse körperliche Vorgänge sei, — und diese

Annahme widerspräche der materialistischen Ansicht. Sie wäre übrigens
aus demselben Hauptgrunde unzulässig, wie diese. Denn auch sie,

gebe sie sich nun als Theorie der Wechselwirkung oder als „energetische
Weltauffassung" — näher auf diese Spezialitäten einzugehen verbietet
der Zweck und mögliche Umfang dieses Aufsatzes —, ließe sich nicht
mit dem Energiegesetz, d. h. mit unserer ganzen übrigen Naturerfahrung
in Einklang bringen. Dasselbe würde von einer sogenannten „spiri-
tualistischen" Theorie gelten, welche behaupten möchte, in allen Fällen
seien die Gehirnvorgänge erst Folgen der dazugehörigen Bewußtseinsakte,

— wenn diese Theorie hente noch ernsthafte Verteidiger finden sollte.
So muß jede Annahme zum vornherein verfehlt sein, welche

überhaupt geistige und körperliche (Gehirn-)Borgänge in ein ursächliches

Verhältnis zu einander fetzt. Andere Bedenken als die genannten
habe ich gar nicht zu erwähnen nötig. Man hat auch neuerdings die

UnHaltbarkeit der angedeuteten Theorieen allgemein anerkannt, wenigstens
unter ernst zu nehmenden Forschern. Diese Forscher haben dann
zunächst zwei verschiedene Wege eingeschlagen, um doch irgendwie das



— 103 —

quälende Rätsel „Leib und Seele" los zu werden. Die einen werfen
sich der sonst heute im Verruf stehenden Metaphysik in die Ärme.
Sie nehmen an, daß allerdings zwischen leiblichen und seelischen
Vorgängen eine direkte Beziehung von Ursache nnd Wirkung nicht
stattfinde, daß aber beiderlei Geschehen, jedes für sich, die Wirkung einer
einheitlichen, hinter beiden verborgenen und unerkennbaren Ursache sei.

Dieses metaphysische „Wesen" des Menschen würde sich dann auf
zweierlei Weise offenbaren, einmal als Leib oder spezieller als Gehirn,
dann als Bewußtsein oder Seele. — Der Gedanke hat auf den ersten
Blick etwas Bestechendes und scheint alle Rätsel zu lösen. Allein
abgesehen von seiner metaphysischen, der Erfahrung und darum der
wissenschaftlichen Gewißheit unzugänglichen Natur: erklärt er wirklich
die vorhandene Korrespondenz aller bewußten mit gewissen Gehirn-
Vorgängen?

Einmal dürfte man jedenfalls nicht Seele und Leib als die

doppelte Offenbarung auffassen, sondern höchstens Seele und Hirn.
Dann aber: wie will man die Tatsache (denn so darf man die
erdrückendgroße Wahrscheinlichkeit in diesem Falle wohl nennen)
erklären, daß nur ein Teil der Hirnvorgänge mit dem bewußten
Geschehen korrespondiert? Aber noch mehr: Wie kommt es, daß jene
verborgene Ursache sich doppelt und gerade auf diese zwei Arten
manifestiert? Wie kommt es vor allem, daß sie es auf zwei parallele
Arten tut und so gewissermaßen zweimal dasselbe ausdrückt, nur in
verschiedener Form? Gerade dieses Rätsel der durchgehenden
Korrespondenz, um defsentwilleu alle Versuche der Erklärung
unternommen werden, bleibt auch durch die metaphysische Theorie unerklärt.
Es ist nur ins Unerkennbare zurückgeschoben — abgesehen davon, daß
es für uns rein unerfindlich ist, wie ein Verhältnis von Ursache und
Wirkung zwischen einem unerkennbaren Etwas nnd der stofflichen Welt
des Gehirns stattfinden sollte.

Die andere Gruppe der Forscher hat sich anders zu helfen
gesucht. Sie haben die Unmöglichkeit aller bisher gestreiften Erklärungsversuche

eingesehen und, indem sie diese Versuche zugleich für die allein
denkbaren halten, haben fie auf eine Erklärung ein für allemal
verzichtet. Sie begnügen sich mit der Feststellung der durchgehenden
Beziehung des seelischen Geschehens zu gewissen Hirnprozessen, suchen
diese Beziehungen für jeden einzelnen Fall genau festzustellen, lassen
sich aber auf die Frage nach dem Grunde der Uebereinstimmung, nach
dem eigentlichen Verhältnis von Leib (oder Hirn) und Seele nicht
ein. —Ihnen ist natürlich eine fehlerhafte Theorie nicht vorzuwerfen;
denn sie haben gar keine. Ihre Stellungnahme ist ein Verzicht^darauf.

Wollen wir uns und müssen wir uns, da doch alle Versuche
fehlgeschlagen, mit diesem Verzicht endgültig zufrieden geben? 'Oder
gibt es noch eine bisher nicht beachtete und besser zu fundierende
Möglichkeit? Ich glaube es und will ganz kurz noch andeuten, was
ich meine. Wenn eine Frage, die sich aus gewissen Voranssetzungen



— 104 —

notwendig ergibt, keine einleuchtende Lösung zuzulassen scheint, so wird
man stets zu den Voraussetzungen zurückkehren müssen. Man wird
untersuchen müssen, ob sie selber richtig seien, oder ob nicht bereits
in ihnen ein Irrtum verborgen sei, der seinerseits die Schuld am
Mißlingen trage. In unserem Fall liegt die Voraussetzung in der
Annahme, körperliches und seelisches Geschehen seien miteinander nicht
nur nicht identisch, sondern es handle sich dabei nm zwei in sich mehr
oder weniger abgeschlossene Gebiete von prinzipieller Verschiedenheit,
um ein materielles und ein nicht-materielles Geschehen. Auf Grund
eben dieser Voraussetzung wird die beobachtete Uebereinstimmung
zwischen beiden Arten des Geschehens zum unerklärlichen Rätsel.

Wie aber, wenn diese Voraussetzung ein Irrtum wäre? Wenn
Hirnvorgänge und Seelenvorgänge dasselbe wären? Der Gedanke
erscheint zunächst abenteuerlich und unmöglich. Allein bereits beginnt
sich die psychologische Forschung damit vertraut zu machen, seitdem
bedeutende und scharfsinnnige Gelehrte auf Seite der Naturwissenschaft
wie der Psychologie sich dazu bekannt haben. Zwar ist die Anschauung
noch nicht völlig abgeklärt und nach allen Konsequenzen ausgebaut,
und dementsprechend bestehen nicht unerhebliche Differenzen zwischen
den speziellen Auffassungen verschiedener Vertreter der erwähnten
Grundidee. Allein über die Hauptpunkte herrscht nach nnd nach bei
einer größern Zahl Uebereinstimmung, und auf diese Hauptpunkte sei

hier zum Schlüsse uoch eingegangen.
Zunächst darf nicht vergessen werden, daß die ganze Frage nach

dem Grunde der Korrespondenz zwischen Gehirn- und Bewußtseinsvorgängen

nur durch die Beobachtung fremder Individuen entstehen
konnte. Was ich aber vom fremden Individuum gewahr werde, sind
niemals Bewußtseins-, sondern immer nur Gehirn- bezw. körperliche
Vorgänge. Mit andern Worten: das fremde Erleben ist meiner
Erfahrung ausschließlich nach der einen der beiden Seiten hin gegeben,
nach der leiblichen. Umgekehrt besteht mein eigenes Erleben lediglich
und ausschließlich in bewußtem Geschehen. Was nicht mein
Bewußtseinsvorgang ist, erlebe ich überhaupt nicht. Auch mein Körper
und mein Gehirn (sofern es überhaupt Gegenstand meiner Beobachtung
wäre), wie die ganze Außenwelt und damit die fremden Individuen:
das alles ist mir direkt und unmittelbar nur als mein bewußtes
Erleben, als eigene seelische Funktion und nicht anders gegeben. Nnr
indem ich mich selber nach Anderen und Andere nach mir beurteile,
entsteht die Idee, daß in Andern neben dem körperlichen Geschehen,
das ich wahrnehme, ein geistiges Geschehen — nnd daß in mir neben
dem geistigen Geschehen, das ich erlebe, ein paralleles körperliches
Geschehen sich ereigne. Es sind genau dieselben Vorgänge in^mir,
die mit Bezug auf mich selber geistiges Erleben, mit Bezug auf
einen angenommenen fremden Beobachter körperliches Geschehen

genannt werden. Umgekehrt sind es dieselben Vorgänge am andern,
die mit Bezng ans den Standpnnkt dieses Andern geistiges, mit



— 105 —

Bezug auf meinen eigenen Beobachter-Standpunkt körperliches Geschehen
heißen.

Man mag sich also stellen wie man will: es gibt in der Tat
nur einerlei Geschehen, und es ist nur die Frage, ob man sagen
soll: alles Geschehen ist körperlich, oder: alles Geschehen ist seelisch,
vder endlich: es ist keins von beiden, sondern wird nur entweder
körperlich oder seelisch genannt, je nach dem angenommenen Standpunkt

der Betrachtung. Die erste Auffassung kann aber darum nicht
genügen, weil dann das eigene Erleben mit seiner Eigentümlichkeit
ausgeschlossen wäre. Das gesamte Geschehen als weder körperlich noch
geistig zu bezeichnen, geht deshalb nicht wohl an, weil wir ein drittes
nicht kennen, und auch deshalb nicht — weil alles körperliche
seelisch und nur seelisch ist. Damit habe ich mich für den an
zweiter Stelle angedeuteten Standpunkt entschieden: alles Geschehen
ist von einerlei Art, und zwar ist alles Geschehen seelisch,
wenigstens sofern es in den Bereich unsrer Erfahrung fällt und also
für uns existiert. Was wir „körperliches Geschehen" nennen, ist nichts
als eine besondere Art, eine Modifikation des seelischen Geschehens.
Wie diese Modifikation znstandekomme, d. h. wie sie durch das. übrige
seelische Geschehen bedingt sei oder in welcher Beziehung sie zu diesem
stehe, das ist eine Frage, welche hier nicht mehr erörtert werden kann.
Die letzten Ausführungen haben ja überhaupt nur noch den Charakter
von Andeutungen und Ausblicken, ohne auf Vollständigkeit und
einläßliche Begründung Anspruch zu erheben. Dazu wäre ein Aufsatz,
der doch mehr oder weniger allgemein verständlich sein soll, nicht der
geeignete Ort; wenigstens heute noch nicht. Die kopernikanische
Umkehrung des Weltbildes im philosophischen Sinne, wie sie sich besonders
seit Kant angebahnt hat, ist noch nicht weit genug in das Bewußtsein
der großen Mehrheit eingedrungen, als daß man die Voraussetzungen
für die vollständige Erörterung dieser Dinge überall annehmen dürfte.

Ich habe unsere Betrachtung eine nüchterne genannt, im Gegensatz

zu vielen „schwärmerischen" Auffassungs- und BeHandlungsweisen des

Themas. Der Grund zu solch schwärmerischen Ausführungen liegt im
Bedürfnisse des Gemütes, von sich aus eine ihm zusagende Lösung
des Problems „Leib und Seele" gewissermassen zu erzwingen. Nur
müssen sich dann die „Schwärmer" gefallen lassen, daß kühle und
aufrichtige Denker ste samt ihren Theorieen ablehnen. Die hier
vertretene Anschauung dagegen hofft den unausrottbaren und darum
sicher nicht nur berechtigten, sondern svgar maßgebenden
Gemütsbedürfnissen gerecht zu werden, trotz ihrer Nüchternheit. Denn es

ergeben sich von ihr aus Anhaltspunkte zu einer Auffassung der Welt
und des Lebens, zu einer Lösung auch der „praktischen" Fragen,
welche die bei der nüchternen Tatsachenforschung notwendig zu übende
Enthaltsamkeit des Gemütes reichlich lohnen. Paul Häberlin.


	Leib und Seele

