
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 2 (1908)

Heft: 3

Artikel: Von der Erlösung der Arbeit : einige Gedanken zur Verinnerlichung (Teil
II)

Autor: Ragaz, Leonhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-131742

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-131742
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


85

von tler Erlösung aer Arbeit.
Einige Gedanken zur Verinnerlichung,

II.

IRie Arbeit ein Gottesdienst — das ist die Losung, die den Weg ausI der sklavischen zur freien Arbeit weist. Sie hilft ohne weiteres,
so lange wir uns auf dem Gebiete der individuellen Tätigkeit

befinden, besonders wenn sie mehr geistiger, innerlicher Art ist, wenn sie

mit der Seele getan wird, aber sie scheint sofort zu versagen, sobald das
Feld der sozialen, der gemeinschaftlichen Arbeit beginnt, befonders
diejenigen, die wir die industrielle und kommerzielle nennen und die den
Zweck hat, die Güter der Erde zu verarbeiten und zu verteilen. Hier
scheint die Möglichkeit, für Gott zu arbeiten, die Arbeit zum Gottesdienst

zu gestalten, sofort aufzuhören, weil hier alle die Faktoren, die
die Arbeit von Gott wegdrängen, allmächtig zu sein scheinen.

Unerlöst ist die Arbeit, die dem Ich dient. Sie gerät damit
unter die Sklaverei des Erfolges, des Macht- und Ehrtriebes. In
noch viel härteren, roheren Formen als im industriellen Tun, tritt
diese Knechtung der Arbeit auf dem sozialen Gebiete ein,
insbesondere, wie schon angedeutet wnrde, in der Arbeit, die dem
Handel und der Industrie gilt. Warum wird hier gearbeitet? Der
Erfolg tritt hier in einer Doppelgestalt auf: als Lohn und als
Profit. Der Arbeiter (worunter in diesem Zusammenhang jeder
verstanden werden darf, der in abhängiger Stellung auf diesem
Gebiete tätig sein muß) arbeitet um des Lohnes willen, weil er davon
leben muß, der Unternehmer um des Prosites willen, weil sein Kapital
sich vermehren soll. Dieses Doppelprinzip beherrscht die heutige soziale
Arbeit, soweit sie der bezeichneten Kategorie angehört. Wohl mögen
im einzelnen Falle noch andere Motive einfließen, Arbeitseifer, Pflichttreue,

auch etwa Mcksichten auf die Gemeinschaft, aber die
Orientierung ist durch dies genannte Prinzip gegeben. Damit ist aber



- 66 -
die wahrhaft schreckliche Entartung, der unsere Arbeit verfallen, die
Gottesferne und Gottverlassenheit, in die sie geraten ist, schon ganz
deutlich gezeichnet. Sie wird also, um es kurz zu sagen, vom Geld
beherrscht, also von derjenigen Macht, die nach der Einsicht der
tieferschauenden Geister aller Zeiten Gott und der Seele am meisten
entgegensteht, die die Seele am traurigsten knechtet. Wie sollte sie da
noch Gott dienen können? Es gilt doch auch von der Arbeit, daß
sie nicht Gott dienen kann nnd dem Mammon.

Damit vollendet sich aber auch der Jchdienst in der Arbeit,
nur daß das Ich, dem die Arbeit gilt, hier selbst schon ein
geknechtetes, erniedrigtes Ich ist, das bloße tierische Ich, das leben

will, beim Arbeiter, das, sei's der Geldgier oder, wie in den meisten
Fällen, einfach dem Mechanismus der kapitalistischen Ordnung der
Gütererzeugung und -Verteilung verkaufte Ich beim Unternehmer.
Der Egoismus hat hier gleichsam gesellschaftliche Form angenommen.
Auf ihm ruht unser ganzes Arbeitssystem. Jeder sucht durch seine
Tätigkeit möglichst viel für fich herauszuschlagen, sei's möglichst viel
Lohn, sei's möglichst viel Profit. In der modernen Konkurrenz
verkörpert sich der gottlose Geist dieses Systems. Es ist ein wilder,
rastloser, unbarmherziger, vielfach schmutziger, unsittlicher Kampf, jedes
Hand gegen den andern, und dies Chaos streitender Egoismen nur
durch ein Band mühselig zusammengehalten: den Zwang der Not.
Nein, solche Arbeit ist sicherlich nicht Gottesdienst, mindestens nicht
freiwilliger; denn daß Gott auch dadurch für seine Zwecke schaffen
kann, ist freilich gewiß, gehört aber nicht Hieher. Solche Arbeit kann
auch in einem gewissen Sinne für Gott getan fein, sie ist dann aber
noch immer sklavische, unerlöste Arbeit.

Zu den genannten gesellt sich noch ein anderes, verwandtes
Moment, Gott aus der Arbeit zu vertreiben. Wir sahen, daß für
Gott arbeiten im höchsten Sinne bedeute: im Auftrag arbeiten, mit
Gottes Schaffen zusammen schaffen. Also soweit sie schöpferisch
ist, wird die Arbeit Gottesdienst. Nun wissen wir, daß durch die

Maschine, den entscheidenden technischen Faktor der modernen
Arbeit, dieser das Schöpferische im weitgehendsten Maße entzogen worden
ist. Es ist auf die Maschine übergegangen. Statt daß der Arbeiter mit
seiner Hand Sinnvolles schaffte, ist er selbst zur „Hand" geworden.
Er tritt im Arbeitsprozeß hinter der Maschine zurück, er ist das
unwichtigere der Arbeitsmittel, ein Stück „variables Kapital", weiter
nichts. Diese Sache ist so bekannt, daß sie nicht weiter ausgeführt
werden muß. Es leuchtet ein, daß ein Mann, der nichts anderes zu
tun hat, als jahraus jahrein Gummiringe auf Velozipedräder zu
streifen, nicht das Gefühl haben kann, in solcher Arbeit Gott zu dienen.
Noch weniger kann man das der Arbeiterin zumuten, die für
vornehme Damen Kleidungsstücke von sündhaftem Luxus herstellen muß,
während fie weiß, wie viele Frauen es gibt, die kein anständiges
Sonntagskleid haben; von der Herstellung unsittlicher Dinge im engeren



— 67 —

Sinne zu schweigen. Fromme Schabtone mutet zwar auch diesen
Arbeiteru zu, ihr Werk als Gottesdienst zu betrachten und zu
behandeln, dadurch, daß sie in die Arbeit, der sie nun einmal nicht
entgehen können, alle Treue hineinlegen. Das kann man ja sagen,
menu's ehrlich und freundlich gemeint ist und nicht Heuchelei, die die
Armen mit frommen Redensarten abspeisen will, aber es wäre doch
ein Gottesdienst nicht in der Arbeit, fondern trotz der Arbeit und
ein trauriger Notbehelf. Nur starke Seelen hielten ihn aus. Erzieherisches

läge nichts darin, sondern eine Tendenz zur Erniedrigung.
Es ist doch ein rechtes Kunststück, Gott und dem Teufel gleichzeitig
zu dienen. Wir kommen auch hier um das Zugeständnis nicht herum,
daß durch die moderne Entwicklung das Königsrecht des Menschen,
über die Erde und ihre Kräfte zu herrschen, verloren gegangen ist.
Die Naturgewalten beherrschen ihn, nicht er sie.

So sieht heute unsere Arbeit aus. Hat es sich früher anders
Verhalten? Ich glaube bis zu einem gewissen Grade Ja. In
der patriarchalischen Zeit, die hart vor dem jetzigen Stadium liegt,
war die Arbeit nicht fo ausschließlich vom Lohn- und Profit-Prinzip
beherrscht. Sie war noch mehr organisch, noch mehr im Zusammenhang

mit der Gemeinfchaft. Kaufmann und Handwerker waren gleichsam
die Beauftragten des Gemeinwesens. Sie hatten dafür zu forgen, daß
es diesem an der Herstellung oder Ein- nnd Ausfuhr der nötigen Güter
nicht fehle. In den Zünften verkörperte sich diefer soziale Sinn der
damaligen Arbeit. Etwas davon ging auf jeden Lehrling oder Gesellen
in der Handwerkerbutik über. Die Konkurrenz im heutigen Sinne
war nicht in nennenswertem Maße da. Zugleich trug das patriarchalische

Verhältnis dazu bei, den bloßen Lohngedanken niederzuhalten.
Der Meister war für den Arbeiter, der Herr für den Angestellten
verantwortlich. Er erwies ihm Treue und empfing sie von ihm zurück.
Der Mensch stand noch, wo jetzt prinzipiell nur Lohn und Profit
steht. Damit sollen jene Zustände nicht idealisiert werden; ich sage,

nur: damals konnte die Arbeit noch Gottesdienst sein. Das alles
ist zusammengebrochen und damit die Arbeit verwüstet. Sie ist dadurch
unfroh geworden. Niemand darf sich darüber wundern. Eine Zeitlang

hielt die alte Orientierung, hielten die alten Seelenkräfte, die
aus der früheren Arbeit emporgewachsen waren, noch vor, aber dieses

Kapital ist fast aufgebraucht. Die Arbeit ist freudlos geworden, weil
sie die Seele verloren hat. Wenn man den tiefsten Grund suchen

will, warum der moderne Arbeiter nicht mehr so gern, so treu, so

fröhlich arbeitet wie der einstige (die Tatsache selbst sei zugegeben,
trotzdem sie nicht so einfach liegt!*) und auch diejenigen Empfindungen
und Motive berücksichtigt, deren der Arbeiter sich nicht bewußt ist, so

Die Frage, ob denn der moderne Arbeiter durchwegs weniger treu und
fleißig arbeite als der einstige, möge einmal besonders untersucht werden. In
einigen Punkten wird man das Gegenteil nachweisen können. Das alte Handwerk
war vielfach recht eine Pflanzschule der Faulheit und Nachlässigkeit geworden.



— 68 —

kommen wir zu dem Ergebnis: der Arbeiter spürt in der Tiefe
seiner gottentstammten Seele, daß er durch seine Arbeit
nicht Gott dienen kann. Es quillt ihm nicht aus seinem Schaffen
die Freude des Mitschaffens an dem Werke Gottes zu. Gerade der
Umstand, daß sein ganzes Arbeitsverhältnis vom Geld reguliert, daß
der Mensch ausgeschaltet ist, erfüllt ihn mit Schmerz und Groll.
Denn der Mensch bleibt eben doch Mensch und wenn er nicht als
Mensch behandelt wird, so empört er sich im Tiefsten und es kann
das Schlimmste in ihm erwachen. Die Seele grollt gegen keine Macht
so sehr, wie gegen des Geldes Macht und sie hat Recht, denn es

handelt sich hier um die Seele selbst, die Wurzel der sittlichen Freiheit
und persönlichen Würde. Das alles fühlt der Arbeiter wohl, denn er
hat eine Menschenseele so gut wie wir. Er kann es aber nicht sagen;
wenn er redet, sagt er vielleicht andere Dinge, rohe, törichte Dinge,
weil er seine tiefsten Gefühle nicht auszusprechen vermag — darum
müssen wir es für ihn sagen.

Aber auch der Unternehmer leidet, er leidet seelisch wohl eben

so stark als der Arbeiter. Viele Edleren unter ihnen leiden sogar
unsäglich. Denn auch sie haben Menschenfeelen, so tief und so zart,
wie irgend wer. Unser heutiges System lastet auf dem besferen Teil
derer, die davon den äußeren Vorteil haben, als ein rechter Fluch.
Auch sie fühlen das Unrecht, die Entwürdigung, die darin liegt, die

gestörte Beziehung von Mensch zu Mensch, den Schmutz, der sich dem
modernen Erwerb anhängt. Ihr Gewissen lehnt sich auf gegen allerlei

Dinge, die sie als Geschäftsleute doch nicht gut unterlaffen können.
Wenn sie religiös denken, so steigert dieses Gefühl sich für sie bis zur
heftigen Empfindung der Gottlosigkeit solcher Zustände. Auch sie

möchten ihre Arbeit als Gottesdienst tun können — aber wie können
sie das, umringt von rücksichtsloser Konkurrenz, vom wilden Kampf
der Selbstsucht? Auch sie harren auf eine Erlösung der Arbeit.

Gibt es eine solche? Wie ist hier zu helfen? Ein bloßer
Entschluß genügt hier nicht, denn hier müsfen Verhältnisse geändert
werden. Aber der Weg scheint mir doch ganz deutlich zu sein. Auch
die soziale Arbeit muß eine andere Orientierung bekommen. Das Lohn-
und Profitprinzip muß einem andern weichen und dieses heißt zunächst:
der Mensch. Die Arbeit muß dem Menschen, seinen leiblichen
Bedürfen und seiner Seele dienen. Das kann sie nur als solidarische.
Daher muß an Stelle des jetzigen Kampfes der vielen Egoismen das
Zusammenarbeiten, das Arbeiten für einander treten, aus einem
Schlachtfeld ein Bauplatz werden, wo man gemeinsam und planvoll
an dem Tempel der menschlichen Gesittung und Lebensfchönheit
arbeitet. Die Erzeugung und Verteilung der Güter wird so ein gemeinsames

Ringen mit der Not, eine gemeinsame Anspannung zur
Unterwerfung und Beherrschung der Natur für den Dienst des Geistes.
Je mehr sie das wird, desto mehr strömt von ihr wieder Würde und
Freude aus und teilt sich dem Geringsten der Mitarbeiter mit. Bon



— 69 —

selbst treten bei dieser Orientierung die menschlichen Beziehungen
wieder in ihr Recht: Treue, Diensteifer, Anhänglichkeit, williger
Gehorsam. Die Arbeit wird innerlich frei, auch wenn sie äußerlich
gebunden bleibt oder für viele noch gebundener wird. Das Joch des

Lohn- und Profitgedankens ist von ihr genommen und der Stecken
des Treibers, die Konkurrenz, zerbrochen. Sie kann aufatmen, kann
gut, gesund und froh werden.

Dieser neue und doch zugleich uralte Sinn der Arbeit leuchtet
als hohes, fernes Ziel in unsere heutigen Zustände herein, eine bessere

Ordnung der Menschenwelt verheißend. Diese neue Orientierung ist
es, die, vielen bewußt, vielen unbewußt, in der sozialen Gährung der
Gegenwart arbeitet. Eine neue Organisation der Arbeit und damit
der ganzen Gesellschaft ist im Werden. Der Mensch will wieder Herr
und Mittelpunkt werden auch in der Arbeit. Er soll nicht der ihrige,
sondern sie die seinige werden. Er will sie für seine Seele wieder
erobern. Die Gemeinschaft, die Solidarität soll wieder zu ihrem Rechte
kommen, wo fo lange der individuelle Egoismus fast allein das Wort
führte. Nicht mehr im Bannkreis des Ich soll sie bleiben, sondern
sich einordnen in ein Größeres, ein Gesamtschaffen, nicht mehr dem
Mammon verkauft sein, sondern Gott in den Brüdern dienen. Diese

ganze revolutionäre Unruhe ist eine Bewegung ins Weite, Hohe, also
Gott entgegen.

Auch das schöpferische Moment der Arbeit kann auf diesem
Wege zu neuer und höherer Geltung gelangen. Wenn die Maschine
nicht mehr bloß Erzeugerin vvn Prosit ist, wenn sie ein Werkzeug
wird, dem Menschen, der menschlichen Gemeinfchaft zu dienen,
die Natur zu unterwerfen, und der Mensch wieder als die Hauptsache
gilt in der Arbeit, dann erst, dann ist die Maschine selbst gerade ein
höchster Triumph menschlicher Schöpferkraft. Sie hebt den Menschen
eine Stufe höher in seiner Herrschaft über die Natur. In der
Erfindung immer neuer, immer feinerer Maschinen betätigt sich ein Stück
seiner Gottebenbildlichkeit. Die Arbeit der Maschine befreit ihn von
den rohesten Verrichtungen, sie richtet seinen gekrümmten Rücken
auf. Entlastet von der allzuschweren Mühe kann sein geistiges Leben
sich freier regen, Kraft frei werden für feelische Arbeit größeren Stils.
Frohe Arbeit wird dann wieder kommen. Es wird eine Zeit kommen,
wo der freie Arbeiter viel allgemeiner als jetzt stolz und dankbar auf
diese Maschinen blickt, die dann aus Herren Sklaven geworden sind,
in diesem Gefühl seiner gottebenbildlichen Würde, die sich im Triumph
des Geistes über den Stoff offenbart. Im Zusammenhang damit
wird auch die wahre Schönheit wieder aus der Arbeit aufleuchten.
Dafür ist der neue Frühling der ästhetischen Bewegung, die mit
Ruskin angehoben hat und bei uns unter dem allzu engen Namen
„Heimatschutz" verheißungsvoll einsetzt, ein Beweis und eine Verheißung.

Das alles wirkt in der Bewegung der Zeit, die viele so sehr
quält. Wir wollen es nicht im einzelnen ausführen, sondern fassen



— 70 —

es in ein Wort zusammen: was wir vor sich gehen sehen in Sturm
und chaotischer Gärung, ist eine Wiedergeburt der Arbeit.
Das ist Ursache zur Freude. Noch stehen wir erst am Anfang. Nur
in großen Umrissen liegt die neue, bessere Ordnung vor uns. Noch
kennen wir nicht alle einzelnen Wege, die von allen Seiten her zum
Ziele führen müssen, aber hoch und herrlich ragt das Ziel in unsere
Welt hinein und das macht die Seelen, die es einmal recht geschaut,
schon frei und froh. Sie wisfen den Weg Gottes; daß es nun noch
Arbeit und Kampf gilt und das Ziel fern und hoch ist, schreckt sie

nicht, es reizt sie und schenkt ihnen stets neue Jugend.
Und nun leuchtet uns beim Abschluß dieses Gedankenganges eine

Erkenntnis auf, die uns völlig froh macht. Wir sehen ein, daß die ganze
schwere Entwicklung, die wir geschildert haben, ein Weg war, der auf
eine höhere Stufe führen sollte. Das alte patriarchalische System war
gut in seiner Art, aber nicht das letzte Wort. Es war von Anfang
an mehr nur eine Andeutung des Größeren und Besseren, ein Knvspen-
zustand, ein erster, unvollkommener Versuch der Organisation der Arbeit;
zuletzt aber war es ganz faul geworden. Es mußte die Maschine
kommen, der Zusammenbruch der alten Ordnungen; die Menschen mußten
zu neuen Organisationen zusammengeballt werden; sie mußten in der
Not erkennen lernen, daß sie zusammengehören, so eindringlich wie sie

es vorher nie gelernt hatten, mußten in der Schule des modernen
Großbetriebs und Weltverkehrs erzogen werden zur gesellschaftlichen
Zusammenarbeit in großem Stil; in dieser gewaltigen Krise mußten
die alten Ideale zusammenbrechen, mußten Egoismus, Brutalität,
Mammonismus riesengroß werden, bis aus der Gärung ein neues
Ideal des Menschenlebens emporstieg, das größer ist als alle früheren.
Wahrlich ein gewaltiges Walten und Schaffen Gottes!

Hier mit Hellem Auge und tapferer Hand mitfchaffen, heißt in
großem Stil für Gott arbeiten. Und das ist in aller Not doch frohe
Arbeit. Noch leben wir unter dem Druck der alten Ordnungen, das
ist das Los, das wir tragen müssen, aber wer das Neue sieht und
an seinem Orte zu seinem Kommen hilft, ist in der Arbeit schon erlöst,
auch in der sozialen Arbeit. Alles Irdische ist erlöst, wenn es zu
Gott in richtige Beziehung tritt. Christen sollen Erlöste fein in allen
Dingen und dann Erlöser anderer. Wohlan alle, die ihr euch Gott zur
Verfügung stellen möchtet — ihr seid mit Heller Stimme gerufen auf
das große neue Arbeitsfeld des Herrn der Geschichte. Leonhard Ragaz,


	Von der Erlösung der Arbeit : einige Gedanken zur Verinnerlichung (Teil II)

