
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 2 (1908)

Heft: 2

Artikel: Staat und Kirche in Graubünden

Autor: Manatschal, F.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-131740

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-131740
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


51

Staat und Kircde in Sraubiinden.

In Nr. 10 der „Neuen Wege" hat Herr Pfarrer Liechtenhan auf
das Verhältnis von Staat und Kirche in der Ostschweiz hinge-

^ wiesen, um daraus den Nachweis zu schöpfen, daß die evangelische
Kirche auch ohne Unterstützung aus Staatsmitteln, loie sie anderwärts
ihr zufließen, eine ausreichend gesicherte Existenz führen kann.

Diese Bemerkung hat den Verfasser dieses Artikels veranlaßt,
an zuständiger Stelle zunächst darüber Nachfrage zu halten, vb eine

zusammenfassende Darstellung besvnders der Organisation der bünd-
nerifchen evangelischen Kirche und ihres Verhältnisses zum Staat der
Redaktivn der „Nenen Wege" und ihrem Leserkreis etwa erwünscht
wäre.

Die Antwort fiel bejahend aus und so hoffen wir, daß der
Beantworter obiger Frage sich nicht geirrt hat; dies zwar einzig aus
dem Grunde, weil die Organisation der evangelischen Landeskirche
Graubündens ein Gebilde darstellt, wie man es wohl nirgends auf
der ganzen Welt findet.

Bevor wir aber dieses Thema anschneiden, müssen wir einige
Bemerkungen über das Verhältnis von Staat und Kirche in
Granbünden im allgemeinen vorausschicken.

Der Staat hat im vorigen Jahrhundert eine Reihe von
Verordnungen aufgestellt, die seine Superiority über die Kirchen
dokumentieren. Abgesehen von denjenigen über die Klöster und über das
Bistum Chur, waren es beispielsweise: Die „provisorische" Verordnung
gegen den Proselytismus vom Jahre 1826; die großrätliche Verordnung

über die Prüfung kirchlicher Erlafse von 1850 (Placet); diejenige
betreffend die Matnritätsansweise der Theologiestudierenden und die

Befähigung fremder Ordensgeistlicher vom Jahre 1856 u. a. m. Obige
Verordnungen sind heute noch in Rechtskraft.

Was aber die Gegenstände ausschließlich konfessioneller
Natur anbelangt, so überließ die Kantonsverfassung von 1854 die

Behandlung derselben den Großratsmitgliedern des betreffenden
Glaubensbekenntnisses, die fich in ein Corpus rstoriua-

tum und in ein Oorpus «atnolieuiri schieden und also in allen
konfessionellen Angelegenheiten, die nicht auf Grund der erwähnten oder
anderer Gesetze und Verordnungen der Aufsicht der politischen Behörden
unterstellt waren, für diese die Aufsicht zu führen hatten. So sorgten
der evangelische Große und Kleine Rat unter anderm für die Bestellung

des politischen resp. staatlichen Assefsorats bei der Synode und
beim Kirchenrat.

Einige andere kirchenpolitische Bestimmungen der Verfassung von
1854 gingen dahin, daß bei der Bestellung der Administrativbehörden
und der Ständeräte die sogenannte „Parität", d. h. das richtige
Vertretungsverhältnis der Konfessionen in denselben einzuhalten war.



— 52

Demnach mußten in der Regierung, in der Standeskommission und
im Erziehungsrat die Reformierten mit zwei Dritteln, die Katholiken
mit je einem Drittel der Mitglieder vertreten fein, und bei der Wahl
der beiden Ständeräte waren zwei Jahre nacheinander je ein
reformierter und ein katholischer Ständerat, in jedem dritten Jahr aber
zwei Protestanten zu wählen. Im Erziehungsrat hatten die beiden
konfessionellen Sektionen alle ins kirchliche Gebiet einschlagenden
Schulangelegenheiten getrennt von einander und „ohne Einmischung der
andern" (wie es in der betreffenden Verordnung hieß) zu behandeln.

Diese Paritätsvorschriften kamen im Jahre 1874 infolge der
neuen Bundesverfassung in Wegfall. Im übrigen dauerte dieses

staatskirchliche Verhältnis, das, wie man sieht, lediglich die beiden
anerkannten christlichen Konfessionen resp. Landeskirchen beschlug, bis
zum Inkrafttreten der Kantonsverfassung von 1881. Durch diese

wurde das Verhältnis von Staat und Kirche folgendermaßen geregelt
(Art. 11) :

„Die Gewifsens-, Glaubens- und Kultnsfreiheit ist gewährleistet.

„Die bisher bestandenen zwei Landeskirchen werden als
öffentliche Religionsgenossenschaften anerkannt.

„Die Bildung neuer Religionsgenossenschaften ist zulässig
insoweit solche nicht der öffentlichen Ordnung und der Sittlichkeit
widerstreiten. Mit Rücksicht auf dieses Erfordernis kann die

Staatsbehörde ihre Genosfenschaftsstatuten zur Einsicht und
Prüfung abfordern.

„Die Religionsgenoffenschaften ordnen ihre inneren
Verhältnisse (Lehre, Kultus :c.) und verwalten ihr Vermögen
selbständig. Das Oberaufsichtsrecht des Staates im allgemeinen,
und namentlich znm Zwecke der Erhaltung und richtigen
Verwendung des Vermögens der als öffentlich anerkannten
Religionsgenoffenschaften bleibt vorbehalten.

„Den Kirchgemeinden steht das Recht zu, ihre Geistlichen

zu wählen nnd zn entlassen.
„Dem Staate bleiben jederzeit die erforderlichen Maßregeln

gegen Eingriffe der Kirchgenossenschaften oder ihrer Organe in
seine Rechte vorbehalten."
Bon einer Verquickung von Staat und Kirche im früheren Sinne

war nicht mehr die Rede und Staatsbeiträge an die Ausgaben
der Kirchen waren auch bisher nicht geleistet worden. Die
Kirchen sind innerhalb des Rahmens der allgemeinen Staatsgesetze
vom Staate auch ökonomisch nnabhängig, sie verwalten, wie es oben
hieß, ihr Vermögen selbständig, decken ihre Kirchenbedürfnisse aus den

Erträgnissen ihres Vermögens und greifen zu Steuern, wenn
dieselben nicht ausreichen.

Die beiden Landeskirchen genießen vor den anderen
Religionsgenoffenschaften ein Vorrecht, das aber inbezng nnf die Verwaltung



— 53 —

und Verwendung ihres Vermögens, wenn man so will, theoretisch
wenigstens, als ein minderes Recht gegenüber den andern Religions-
genvssenschaften sich darstellt, weil jene sich hier eben das staatliche
Oberaufsichtsrecht gefallen lassen müssen. Die ratio dieser Bestimmung
ist einfach die, daß der Gesetzgeber die mißbräuchliche Verwaltung und
Verwendung des oder der Kirchenvermögen verhindern und sv den
Kirchen im Grunde doch wieder eine Wohltat erweisen wollte, während
er sich gar nicht darum kümmert, was andere Religionsgenossenschaften
mit ihrem Vermögen machen. Und auch in einer anderen Beziehung
haben die Landeskirchen einen Vorzug vor den andern, indem sie

ihre internen Streitigkeiten, wie Steueranstände u. a. m. als
anerkannte, öffentliche Religionsgenossenschaften auf dem Rekursweg vor
die zuständigen Staatsbehörden bringen können, während die
nicht öffentlichen Religionsgenossenschaften hier nicht Gehör finden,
sondern sich auf den Prozeßweg begeben müssen.

Dies im allgemeinen über das Verhältnis von Staat und Kirche
in Graubünden. Wie aus dem obzitierten Verfassungsartikel ersichtlich
ist, können die Religionsgenosfenschaften ihre inneren Verhältnisse
selbständig ordnen. In diesem Satz ward der Wille des Gefetzgebers
dahin präzisiert, daß von nun an — im Gegensatz zur früheren
Verfassung, welche die Besorgung der rein konfessionellen Gegenstände
den Groß- und resp. den Kleinratsmitgliedern des betreffenden
Glaubensbekenntnisses übertragen hatte — die Fürsorge der politischen Behörden
beziehungsweise deren konfessioneller Organe aufhören und anch die
Landeskirchen ihre Organisation selber schaffen und durchführen follen.
Wie dies zu geschehen habe, das war ihre eigene Sache.

So nahmen denn die beiden Landeskirchen ihre Angelegenheiten
in die eigene Hand. Mit der katholischen haben wir uns hier nicht
zu befassen. Die evangelische machte sich die Sache sehr leicht.
Die Gelegenheit wäre günstig gewesen, nm eine ganz neue, von
politischen Gebilden ganz freie und unabhängige Organisation zu schaffen.
Man hat aus verschiedenartigen Gründen darauf verzichtet und sich

einfach an den bisherigen Zustand angelehnt, indem man den evangelischen

Mitgliedern des Großen und Kleinen Rates durch die neue
Kirchenverfassung ungefähr dieselben Funktionen übertrug, die sie bisher

teils auf Grund der Staatsverfassung, teils allerdings auch kraft
der bisherigen Kirchenverfassung hatten. Im übrigen ließ man die
bisherige Geistlichkeitssynode und die nur aus Geistlichen zusammengesetzten

Colloquien weiterbestehen, ebenso natürlich auch die
Kirchgemeinden und ihre Kirchenvorstände.

Dem evangelischen Großen Rate liegt die allgemeine Leitung
der evangelischen Landesangelegenheiten ob und zwar im besonderen:
Wahl der drei politischen Assessoren zur evangelisch-rätischen Synode,
Genehmigung aller Beschlüsse der Synode, die als Dekrete Gesetzeskraft

erlangen sollen oder die als Gesetzesvorlagen oder Verfassungsänderungen

ans evangelische Volk auszuschreiben sind; Oberaufsicht



— 54 —

(kirchliche) über die Verwaltung und Verwendung der evangelischen
Kassen und Stiftungen, Genehmigung der Statuten derjenigen frommen
Stiftungen der Synode, welche diese selbst in Verwaltung hat. Dem
evangelischen Großen Rate steht ferner, wie auch den kirchlichen
Behörden, die Initiative zum Erlaß neuer Gefetze und Verordnungen,
zu Verfassungsänderungen zc. zu, die er aber zur Vorberatung an
Kirchenrat und Synode weifen muß.

Der evangelische Kleine Rat wählt den politischen Assessor
beim evangelischen Kirchenrat, er vermittelt den Verkehr von Synode
und Kirchenrat mit dem evangelischen Großen Rat, sowie mit den

Staatsbehörden anderer Kantone und Staaten; er führt die unmittelbare

Aufsicht über die Verwaltung des evangelischen Vermögens, er
wacht über die Ausführung und Handhabung der konfessionellen
Gesetze, und er untersucht Klagen und Anstände inbezng auf Pfrund-
gehalte, Verwaltung des Pfrundvermögens der Gemeinden oder
evangelischen Stiftungen zc.

Die Synode, bestehend aus den evangelischen Geistlichen und
den drei oberwähuten weltlichen Assessoren, wählt ihre Organe,
darunter auch den Kirchenrat, wacht über dessen Amtsführung und
diejenige der Colloquien, über die Synodalen und deren Amtsführung
und Wandel, prüft die zur Aufnahme angemeldeten Kandidaten und
entscheidet über deren Zulassung oder Abweisung, sorgt für Liturgie,
Gesangbuch und religiöse Lehrmittel nnd berät die Beschlüsse vor, die
dem evangelischen Großen Rate znr Genehmigung zu unterbreiten
sind. Die Synode versammelt sich in der Regel jährlich einmal, was
jedesmal an einem anderen Orte des Kantons geschieht.

Der Kirchenrat besorgt die laufenden Geschäfte, vollzieht die

Aufträge und Beschlüsse der Synode, berät die Geschäfte für diese

vor, überwacht die Colloquien, Pfarrer und Kirchenvorstände in ihrer
Wirksamkeit, bestätigt die Pfarrwahlen der Gemeinden, schlichtet Streitigkeiten

zwischen Amtsbrüdern, wenns verlangt wird und der Streit
nicht gesetzlich auf anderem Wege ausgetragen werden muß, er erteilt
die Erlaubnis zu pfarramtlichen Verrichtungen, führt in der Regel
die Korrespondenz der Synode, sowohl mit auswärtigen Ministerien,
als auch mit den Colloquien, Pfarrern und Gemeinden und vermittelt
den Verkehr zwischen den polltischen Behörden und der Synode u. a. m.

Die Colloquien endlich sind bezirksweise eingerichtete
Versammlungen der Geistlichen. Sie sorgen für die Ausführung der
Beschlüsse von Synode und Kirchenrat im Colloquialbezirk, überwachen
die Pfarrprovisionen und erledigen die ihnen vom Kirchenrat zur
Beratung überwiesenen Gegenstände.

Das ist in Kürze die Organisation der rätisch-evangelischen
Kirche. Einen schwachen Ansatz zu einer Volkskirche, wie sie anderwärts

besteht und auch in Graubünden schon vor nahezu 60 Jahren
und seither auch ab und zu angestrebt wurde, weist sie nur in den
Gemeinden und deren Kirchenvorftänden auf. Im übrigen ist sie



— 55 —

wesentlich Geistlichkeitskirche und in ihren Spitzen, dem evangelischen
Großen und Kleinen Rat, besitzt sie als Inhaber des Kirchenregiments
Staatsmänner ohne kirchliches Mandat.

Es liegt nicht in der Aufgabe dieses Aufsatzes, an der Organisation

der evangelisch-rätischen Kirche Kritik zu üben. Aber die Tatsache

darf und muß hervorgehoben werden, daß die Konstruktion des

ganzen Gebäudes eine recht mangelhafte ist. Wie aus Vorstehendem
zu ersehen ist, hat das Laienelement, welches doch — bei aller Achtung
vor den Herren Geistlichen darf das gesagt werden — den Hauptfaktor

in der evangelischen Kirche bildet, in der Synode, im Kirchenrat
und in den Colloquien keinerlei Vertretung, mit Ausnahme der
weltlichen Assessoren bei den beiden erstgenannten Behörden. Das
Laienelement, also die weltlichen Kirchgenossen, haben zur ganzen Verwaltung
der Kirchenangelegenheiten, die jenen Behörden anvertraut sind, nichts
zu sagen, anders als wenn Verfassungs- oder Gesetzesvorlagen dem
evangelischen Volk zur Annahme oder Verwerfung unterbreitet werden,
was höchst selten geschieht. Das Laienelement ist somit fast
ausschließlich auf die Beteiligung an den Kirchgemeindeangelegenheiten
angewiesen. Doch nicht! Wird man sagen: die Mitglieder des
evangelischen Großen und Kleinen Rates sind ja auch Laien! Ja wohl,
sogar beinahe ausschließlich Laien, da sich ein Geistlicher nur äußerst
selten in den Großen Rat verirrt. Aber weder die Mitglieder
des Großen noch diejenigen des Kleinen Rates haben
jemals ein Mandat zur Besorgung kirchlicher Angelegenheiten

von ihren Kirchgenvssen erhalten, womit zugleich
gesagt ist, daß letztere das Recht nicht besitzen, die Mitglieder ihrer
obersten Gesetzgebungs- und Verwaltungsbehörden selber zu bestellen.
Die Mitglieder des Großen Rates werden in den 39 politischen
Kreisen zur Erledigung der staatlichen Angelegenheiten gewählt:
ihre Wähler sind Protestanten und Katholiken, Das gleiche gilt von
den Mitgliedern der Regierung, die das Volk in einem Wahlkreise
wählt, aber ebensowenig wie die des Großen Rates mit irgend einem
kirchlichen Mandate ausstattet. Sie alle haben daher weder den

Beruf noch die Verpflichtung, im tüorpus rskormatum und im
evangelischen Kleinen Rat die Angelegenheiten der evangelischen Kirche
zu besorgen, am wenigsten diejenigen, welche etwa in mehrheitlich
oder ganz katholischen Kreisen, wie das auch schon vorgekommen ist,
in den Großen Rat gewählt werden. Wenn sie es dennoch mit mehr
oder weniger Eifer tun, so geschieht es aus persönlichem Interesse für
die Sache oder aus Gefälligkeit gegenüber ihrer Kirche und aus
Respekt vor der Kirchenverfassung, die ihnen das Vertrauen schenkt.
Wollen sie sich aber darauf nicht einlassen, so bleibt ihnen das völlig
freigestellt, sie stehen hier nicht unter dem Eid, der ihnen als
Mitgliedern der Staatsbehörden auferlegt ist.

Man wird sagen, es seien diese konstitutionellen Bedenken gegen
eine derartige Organisation mehr theoretischer Natur und es ist dem



— 56 —

in gewisser Beziehung auch so, namentlich dann, wenn man nur daraus
Gewicht legt, überhaupt jemanden zu haben, der auf billige Weise sich

mit den evangelischen Kirchenangelegenheiten befaßt, und darauf
verzichtet, diese durch Männer besorgen zu lassen, die speziell mit einem

Kirchen mandat ausgestattet sind.
Aber dieser Organisationsfehler der evangelischen Kirche Rätiens

kann auch unliebsame praktische Konsequenzen haben. Wir wollen nicht
an den oft sehr schwachen Besuch der Sitzungen des evangelischen
Großen Rates und an die manchmal recht flüchtige Abwicklung der
Geschäfte in denselben hinweisen. Hingegen ist hervorzuheben, daß
vor Jahren einmal die evangelischen Mitglieder des Kleinen Rates
infolge ernstlicher Meinnngsdifferenzen mit dem evangelischen Großen
Rate einfach ihre Tätigkeit in evangelischen Kirchendingen einstellten
und sich darauf beriefen, daß sie nicht zu diesem Zwecke ihr
Mandat als Regierungsräte erhalten hätten. Was konnte
der evangelische Große Rat dagegen tun? Nichts! Er mußte sich also
dazu bequemen, eine besondere Kommisston einzusetzen, welche die dem
evangelischen Kleinen Rat zugefchiedenen Geschäfte besorgte. Später
kam dann der Wagen wieder ins alte Geleise.

Man wird nun wohl auch nach den Gründen fragen, welche

zur Aufstellung gerade dieser Kirchenorganisation führten und gegen
die Einführung der Volkskirche mit gemischter Synode und von den
Kirchgenossen oder ihren Delegierten selbst gewählten Kirchenbehörden
sprachen. Es wurde schon oben angedeutet, daß diese Gründe
verschiedener Natur waren. Einmal spielte der Kostenpunkt eine
bedeutende Rolle. Als die Kirchenverfassung erlassen wurde, waren die

Völker Bündens noch nicht fo zusammengerückt, wie es jetzt der Fall
ist. Das Netz der Rätischen Bahn mar noch nicht weit ausgebaut
und auch jetzt sind die peripherisch gelegenen Täler noch immer
recht weit abgelegen. Die finanziellen Mittel der evangelischen Kirche
erlauben wohl die Entschädigung der 50—60 Geistlichen, die in der
Regel zur Synode gehen, sowie des Kirchenrates :c., und die
Mitglieder des Großen und des Kleinen Rates kosten fo wie so der Kirche
nichts, sie werden vom Staate bezahlt und erledigen die Kirchengeschäfte

immer während der politischen Großratssessionen. Müßten die
Gemeinden Delegierte an die gemischte Synode entsenden, so würden
ihnen bedeutende Kosten erwachsen. Darum findet man die jetzige
Organisation bequemer und billiger.

Sodann herrscht in weiten Kreisen, zumal bei den Geistlichen,
die Befürchtung, es käme bei einer Volksfynode wenig anderes heraus,
als jetzt; die Pfarrer, die fich naturgemäß intensiver mit Kirchendingen
beschäftigen, als die Laien, würden doch tatsächlich dominieren. Anderseits

aber würde das ohnehin so seltene trauliche Beisammenfein der
Amtsbrüder und ihr Gedankenaustausch in bedenklicher Weise Abbruch
erleiden. Bei manchen Staatsmännern mochte und mag auch jetzt
noch der Gedanke wegleitend gewesen sein und noch vorherrschen, daß



— 57 —

es nur von gutem sei, wenn die in das Gesetzemachen und Verwalten
eingeübten Elemente das Heft in der Hand behalten und es nicht an
ein Parlament von Geistlichen und Laien ausliefern, dessen Zusammensetzung

in unheimliches Dunkel gehüllt sei.

Endlich — und das wäre allerdings das bedenklichste — mag
auch vielfach der Jndifferentismus in Kirchendingen dazu geführt
haben, daß auch nach Erlaß der Kantonsverfafsung von 1881 alles
beim Alten blieb und die evangelische Kirche die Gelegenheit nicht
benutzte, um sich eine Verfassung zu geben, die geeignet wäre, beim
evangelischen Volk das Interesse an den Angelegenheiten feiner Kirche
zu wecken, das kirchliche Leben reicher zu gestalten und das Gefühl
der Zusammengehörigkeit unter den Kirchgenossen zu stärken.

F. Manatschal. a. R.-R. (Chur).

entSeckungskabrten lm Hanse der Armut.

I > Man braucht heutzutage nicht in fremde Weltteile zu gehen, um
unbekanntes Land zu entdecken. Schon öfters hat man es

« » tl, erlebt, daß Menschen nur im eigenen Land in eine tiefere
Volksschicht hinunterstiegen, und was sie dann von den dabei gemachten
Erlebnissen berichteten, klang wie die Kunde aus einer unbekannten
Welt und riß Viele in erschütternder Weise aus ihrer Ahnungslosigkeit.
An einzelnen Berührungen hat es ja nie gefehlt, Pfarrer, Lehrer,
Aerzte wußten von unsäglich traurigen Verhältnissen zu berichten.
Aber es ist doch etwas anderes, wenn Menschen für kürzer oder länger
ganz in jene unbekannte Welt eintauchen, ihre Not am eigenen Leibe
erleben und in das innere Leben jener Schichten einzudringen
vermögen. So war es für Viele eine Entdeckung, als Paul Goehre für drei
Monate Fabrikarbeiter wurde und seine Beobachtungen aus dieser
Zeit schilderte. Wenn seit etwa zwei Jahrzehnten das soziale Interesse
der Gebildeten wesentlich gestiegen ist, so hat Goehres Buch einen
nicht unwesentlichen Anteil an der Entstehung diefer Bewegung.

Ergreifend waren auch die von Goehre besEugen'^Diederichs in
zwei Bänden herausgegebenen Erinnerungen eines Arbeiters (Karl
Fischer). Bei aller Unbeholfenheit im Ausdruck besitzt der Verfaffer
neben einem erstaunlichen Gedächtnis eine plastische Erzählungskunst,
die durch ihre unverbildete Urwüchsigkeit dem Leser einen aesthetischen
Genuß verschafft, zugleich aber lebendige Teilnahme weckt. Nur
führen uns Fischers Erzählungen in der Hauptfache in eine vergangene
Welt, in die Zeit des ersten Aufstieges der Industrie. Von neueren
Entdeckungsfahrten möchte ich heute erzählen.

In Hamburg, der zweiten deutschen Großstadt, lebt ein Theologe
Walter Classen. Er ist angestellt von der Gesellschaft „Volksheim",


	Staat und Kirche in Graubünden

