
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 1 (1906-1907)

Heft: 2

Artikel: Ecce homo

Autor: Ragaz, L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-131462

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-131462
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 40 —

feige erlittene Ungerechtigkeit verbittert. Oder dir täuschest dich selbst
nnd hältst deine Schwäche für Nachfolge Jesn.

Da kann man fich also nicht halten an Jesu Wort als an eiu
göttliches Gesetz, das für jeden paßt? Bei manchem wohl, aber oft
hat Jesus für den gegebenen Fall oder für cineu bestimmten Menschen
ein Wort gesprvche». Würdest du es verallgemeinern, sv wäre es

falsch. Jesus hat wohl jedem etwas zu sagen, aber nicht jedem ganz
dasselbe. Jeden will er erlösen vom Bösen, jedem, znr sieghaften
Freiheit der Kinder^Gvttcs helfen.

Eine Lescrm,

ecce domo.

^^riedrich Paulsen beklagt es einmal, daß ans christlichem Boden
der widrigste aller Mcnscheutypeu: das Pfaffentnm, cnt-
standen fei. Mag mau dagegen auch einwenden, daß diese

häßliche Pflanze auf allerlei Erdreich wachse, auch auf dem der
Freigeisterei, und daß sie auch schvn in vorchristlicher Zeit zu fiuden sei,

so bleibt doch wahr, daß sie ihre typische Gestalt anf dem Boden der
christlichen Kirchen aller Konfessionen gefunden hat. Das ist auch

wohl begreiflich. Denn was ist das Wesen des Pfaffentums? Es ist
der Gegensatz zwischen dcr ideulcu Prätension nnd der uuidealen
Wirklichkeit; dem geistlichen Ansprnch und der Sinnlichkeit, Geld- und
Machtgier, die sich dahinter verbergen oder wenigstens durch das Ideal
nicht ganz besiegt werden; dem zur Schau getrageneu Heiligkcits-
nimbus und der sehr unheiligeu Natur. Heuchelei, Verrenkung der
natürlichen Art des Menschen, Engigkeit uud Fanatismus scheinen dic
charakteristischen Merkmale dieses Typus zu sein. Da nun das Christentm
das Ideal sehr hoch stellt und in einigcu seiner Formen es in den

schroffsten Gegensatz zur Natur setzt, so mußte der Widerspruch zwischen
dem prätendierten Ideal nnd der Wirklichkeit auf fcincm Boden
besonders groß werden, nameutlich wenn an Stelle dcs Gvttesreiches
eine weltliche Kirche trat und ihre Vertreter doch zugleich in besonderer
Weise das religiöse Ideal darstellen sollten. So stammt denn ein

großer Teil alter und neuer Abneigung gegen das Christentum aus
der Empfindung, daß es gegen das rein Menschliche mißtrauisch fei,
daß es Natur und Wahrheit unterdrücke zu Gunsten cines übergeiftigen,
unmöglichen und daher eigentlich unmenschlichen Ideals.

Daher bildete fich in bewußtem oder unbewußtem Gegensatz gegen
das christliche das Ideal des freien Menschentnms. Jn der
Renaissance entstanden, gewann es in der klassischen Periode deutscher
Dichtung und Philosophie, besonders durch Rousseau und Kant,
Schiller und Goethe, Herder und Schleiermacher, seine ganze Schönheit



— 41 —

und Vielseitigkeit. Aus Christen sollten Menschen werden. Aus deu

Schranken des Standes, der Nationalität nnd Religion sowie aus
der Engigkeit einer einseitigen Bildung sollte der Mensch befreit, das

allgemein Menschliche auf den Schild gehoben und durch eine
humane, sittlich-künstlerische Kultur zur Vollendung geführt werden.
So gingen Christlich nnd Menschlich auseinander.

Nun ist es auch an diesem Punkte, wie fo vft, lehrreich, den

Gegensatz zwischen dem Christentum uud Jesus zu beobachten. Jesus
hat zu allen Zeiten immer wieder den Eindruck erweckt, daß iu ihm
das allgemein Menschliche seine Verkörperung gefunden Hube. Man
kvnnte es daher öfters nicht begreifen, daß er aus dem Judentum her-
vvrgegangen sei. Nachdem fchon David Friedrich Strauß das Hellenische
in Jesus hervorgehoben, hat neuerdings Chamberlain in seinen „Grundlagen

des neunzehnten Jahrhunderts" den Versuch wieder aufgenvmmcn,
ihm einen arischen Ursprung anzudichten. Das ist geschichtlich
unhaltbar; Jesns ist der echte Sohn Israels. Einige Theologen sind
nach der andern Richtung sogar sv weit gegangen, daß sie das Jüdische
in ihm übertrieben. Auch das ift sicherlich falsch. Das allgemein
Menschliche in der Erscheinnng Jesn ist vffenknndig, aber cs ist gerade
aus Israel zu erklären.

Auf den ersten Blick ift es allerdings ein Rätsel, daß gerade
aus diesem Volke, das bekanntlich die engste und abstoßendste nationale
Eigenart zeigt, der kommen konnte, der am meisten Mensch ist. Deu
Schlüssel zu diefem Rätsel bildet das Gesetz des Kontrastes. Das
Walten eines solchen ist iu der Geschichte häufig zu beobachten. Das
weit- und finneufreudige Griechentum erzeugte als Steigerung und
Gegenwirkung die übersinnliche Philosophie Platos. Besonders aber
ift Israel vvll von solchen Gegensätzen. Es ist ein Volk, das
vvn altersher gut zu rechnen verstand nnd Freude hatte an großen
Herden und gefülltem Schatze, aber dvch auch wieder eineu Idealismus
erzeugte, wie er nirgends svnst zu finden ift. Dem Jcckvb tritt
Abraham entgegen und dem Priester nnd Kaufmann der Prophet.
Es hielt fich für Gottes auserwähltes Volk uud doch haben wir vvn
ihm die Erkenntnis des Einen Gottes, der aller Völker Herr und
Vater ist und sind keinem Volke sv wie ihm aus der eigeneu
Mitte feine Sünden vorgehalten nnd vernichtende Gerichte verkündigt
worden. Es scheint, als sei dieses vulkanisch leidenschaftliche, willensstarke

Volk dazu bestimmt gewesen, durch Druck und Gegendruck die
tiefste Wahrheit des Menfchenwesens iu mächtigen gegensätzlichen
Formen ans Licht zu bringen. Es ringen in diesem merkwürdigsten
der Völker zwei Seelen auf Leben und Tvd: die nüchterne, rechnende,
materialistische, welthungrige Jakobsseele, nnd die idealistische, hoffende,
schwungvolle, nach Gott dürstende Jsraelseele, Der größte Gegensatz

znm Judeutum aber und damit gerade der echte Sohn Israels
ist Jesus. Er konnte, wenn wir so sagen dürfen, nnr auf jüdischem
Boden der werden, der er ist.



— 42 —

Jesus war unter die Pharisäer hineingestellt. Sie mnßten ihn
am meisten beschäftigen, denn sie galten als die, ivelche cs mit dcr
Religion ernst nahmen. Mit ihnen war die Prätension des „rechten
Glanbens"; sic hielten das Gesetz wirklich. Sie ließen cs sich saner
werdeu mit Fasten, Sabbathsheiligung nnd Verzehnteu vou Minze,
Dill uud Kümmel. Ja, sie nahmen cs in ihrer Weise wirklich ernst
nnd gerieten damit in das nnfrcistc, hochmütigste, sagen wir: ein
psässtsches Wesen hinein ; dcr Inde nnd der Fromme verdrängten den

Mcnschen völlig.
Da kam cincr, dcr cs noch crnstcr, ganz ernst nahm, nicht mit

der „Religion", sonder» mit Gvtt und damit znm rein Menschlichen
gelaugte. Hier gewümt der alte i» diesem Volke angelegte Gegensatz
seine wunderbarste Stcigcrnng, an dcr Jakob untergeht, damit Jsrncl
der Anfang einer nencn Menscheugcschichtc wcrdc. Das allgcmci»
Menschlichc i» Jesus erwächst aus dem religibscu Zentrum fcincs
Wesens. Dieses ist nns in seinen Tiefen ein Geheimnis, in das ciu-
zudriugcu wir ohne Vcrletzung dcr Ehrfurcht nicht cinmal vcrsuchcii
dürfeii. Abcr air dcm Punkte, auf dem es ankommt, fehen ivir klar.
Weil Gvtt für Jesns vicl mehr ist als für die Pharisäer, weil cr ihni
alles ist, er im Bater und der Vater iu ihm, kommt in ihm Wahrheit,
Natur, Freiheit, reine Menschlichkeit svuncnhcll zur Erscheinnng. Weil
Gott ihm sv unendlich gciviß und nahc ist, sv müssen alle religiösen
Forine» falle». Den» diese schieben sich zwischen Gott nnd den Mensche»,
Sie bekvmmcn cine angemaßte Wichtigkeit, iveil Gvtt nicht da ist. Wv
man ihn nicht als Lebendigen hat, dn muß Fasten, Gesetz, Opfer,
Rechtgläilbigkeit seine'Gegcliwart ersetzen, jdeu Geist sinnbildlich an ihn
mahnen, ivo er aber selbst da ist, ivird dieses Zcremvnicll fast lächerlich.
Das Verhältnis zum Vater ivird fo eiufach als möglich. Es ivird
fchlichtcste Natürlichkeit. Iu den elciucutareu Grundformen aller Lebens-
Wahrheit dient man Gott. An die Stelle des Fastens, Gebete

Hersagens nnd religiösen Mückeuscigcns tritt Gcrechtigkeit, Wahr
haftigkeit uud Treue; statt das Gcld iu dcn Tcinpclschatz zll iverfcu,
svll der Svhil cs dcn Eltern geben; das jüdische Schivörsystem svll
ersetzt werden dnrch das einfache: Ja, ja, Nein, nein. Gottesdienst
ist das rechte Verhältnis zwischen Mensch und Mcusch, das iu der
Liebe fich vollcndct, dic hinwieder crläutert wird als svlidarisches
Diencu, bcsondcrs dcs Starken am Schwachen. Alles klingt sv

einfach, fast nüchtcrn und doch leuchtet darin ein sonniger Glanz,
alles init unbcschreiblichcr Poefic übergießend: Gvtt der Vater und
scin Reich, dein nicht irgcud ein besonderer religiös geweihter Bezirk
der Wirklichkeit, sondern die ganze Wirklichkeit gehört. Dieser Gottesdienst

„im Geist ilnd ill der Wahrheit", wie Johannes sagt, wird
allerdings ungleich crnstcr genvmmen als der der Pharisäer iind
Sadduzcier. Er ivill de» ganzen Mensche» ungeteilt, aber gerade iveil
cr alles dnrchdringt, tritt cr nicht als etivas Besonderes hervor. Allcs
Kleinliche vollends muß dnhiufchmclzc». Dafür ist dcr wirkliche Gvtt



— 43 —

zu groß. Die hochmütigen Ansprüche des Judentums auf Gott werden
hinfällig. Jesus stellt deu Judeu einen Ketzer und Gottlosen, einen
Samariter, als Vorbild der Erfüllung des göttlichen Willens hin -
eine Tat ohne Gleichen in der Geschichte der Entwicklnng des Menschentums.

Und all das, weil er es mit Gvtt erust uimmt.
Von Gott her kommt auch der Mensch nun erst recht zu seinem

Wert. Deuu der Meusch ist Gottes Kind. Er hängt mit ihm innig
zusammen nnd nimmt nn seiner Unendlichkeit teil. Und wie er ewigen
Wert in sich selber fühlt, so muß er den Mitmenschen unter dem
Gesichtspunkte betrachten, daß er Gott in ihm sieht, in dem Sinne, daß,
ivas er ihm tut, Gott getan ist. Dadurch wird der Mensch
unvergleichlich in die Höhe gehoben. Weder auf griechischem, uoch auf
indischem, noch uns germanischem Boden ist fo groß vvm Menfchen
geredet! worden. Vor dieser inneren Größe des Menschen, der Größe
seiner Bestimmung, muß aber alles Außemverk, alles Zufällige, neben
sächlich werden. Stand, weltliche Macht, Begabung, Rasse können
keine Schranken mehr bilden zwischen Mensch und Mensch. Es ist etwas
anderes, auf das es nuu ankommt, etwas, das allen gemeinsam ist.
Dnrch ihre Beziehung auf den Vater sind sie zu einer neuen,
überlegenen, tiefen Einheit verbunden. Das allgemein Menschliche ist
entdeckt. Ueber alle Sachen, heißen sie Mammon oder Sorge,
Weltgenuß, Kultur-Moral, religiöses Gesetz, erhebt sich die Persönlichkeit,
die Seele als Herrin. Weil sie Gottes Vasall ist, ist sie weltfrei. Ihr
Recht gegen die Macht der Natur und Kultur ist bei ihm geborgen.
So ist aus relMösen Tiefen dieLreiheit nnd Herrlichkeit des reinen
Menschentums erwachsen.

Ein Moment soll nvch rasch besvnders hervorgehoben werden.
Dnrch Jesus ist das Verhältnis zwischen Gott nnd Mensch das zwischen
Vater und Kind geworden. Auch hier ist eiue Hauptwurzel der rem
menschlichen Art des Evangeliums; deuu das ist das menschliche
UrVerhältnis; es ist ebenso einfach als einer unendlichen Vertiefung fähig.
Schon darum, weil das Evangelium voll vvu diesem Bilde ist, ist
es das Menschlichste, was es gibt. Das Verhältnis zum Bater und
zum Bruder vollendet sich in der Kindlichkeit. Ihr gehört nach
Jesus das Himmelreich. Zu dieser Kindlichkeit, ihrer Einfalt, ihrem
Vertrauen, ihrer Freudigkeit, ihrem Geheimnis, ist das Größte des
Menschentums erschienen. Das griechische und das moderne Ideal
des Menschentums, Platv, Goethe und Nietzsche, müssen erblufseu vor
der Naivität und göttlichen Tiefe dieser Kindlichkeit des Evangeliums.
Denn das Kind ist der wahre Mensch. Nietzsche ist in seiner Sehnsucht

nach dem Kinderland oem Zentrum des Evangeliums ungeahnt
nahe gekommen.

Sv ist, was im Christentum oft sv schmerzlich und abstvßeud
auseinandergeht, in Jesus wunderbar vereinigt: Göttliches und Mensch -
liches, Gmst.und Natnr. Weil mit Gott ernst gemach! wird, kommt der
Mensch znm vollen Rechte. Jesns selbst ist die persönliche Verkörperimg



- 44 —

dieses aus dem Vater wachsenden Menschentums, das sich in der
Kindlichkeit vollendet. Es scheint mir eine der wichtigsten Zukunftsuufgabeu
zu sein, daß das Christentnm gerade hierin Jesus näher komme.

Noch fange» uns erst au die Augeu aufzugehen für dieses Menschentum
Jesu in seiner Verbindung von Freiheit nnd Dienstbarkeit, stärkstem
Ruhen iu sich selbst und völliger Hingabe an die Brüder, gänzlichem
Erfülltsein vou Gott uud vollendeter Natürlichkeit, greuzenlosem
Glaubeu imd nüchternem Rcalismns, inniger Weichheit uud herber
Männlichkeit, Weltabgestorbenheit und Weltfrendigkeit. Sobald wir
etwas mehr davon ferkcmnt haben, werden wir anch einsehen, daß das
Beste am modernen Ideal des freien nnd erhöhten Menschentums
nicht auf griechischem Boden gewachsen ist. Dort fehlte dazu die
Vorbedingung : die tiefe religiöse Spannung. Das Hinreißende am
Schillerschen und Goetheschen Menschenidecil stammt ans der seelischen

Leidenschaft, dein Unendlichkeitsdrailg, die mit Jesns iii die Welt
gekommen sind. Die moderne Hoffnung für den Menschen ist dem

.ÄsaMen Ursprung entfremdet, aber ob sie nicht verwelken muß, ivenu
sie nicht immer wieder voir dein heimischen Boden her Nahrung
bekommt Jedenfalls zeigt sich auch au diesem Beispiel, Ivo im Lebeu
der Menschheit die schöpferischen Kräfte walteu.

Wir iverdcn den Zusammenhang unscrcr Zukunftsideale init
Jesus noch erkennen. Der Mensch dcr Zukunft ivird nach seinem Bilde
gestaltet sein. Pmilus nennt Jesus deu „ziveiten Adam". Darin
drückt er in seiner Sprache aus, daß i» ihm die Wahrheit des Menschen-
tums klar geworden, daß er der erste einer neuen Art sei, die einst
die allgemcinc werden müsse. Darnm zeigen ivir init Pilatus «ils ihn
und sprechen, dein bekannteil Worte eine tiefere Bedeutung gebend:
Lee« domo — Sehet, dcr Menfch!

Es ist bedeutungsvoll, daß dieses Wort vvu dem Dorneu-
gekrvnten gesagt ist. Denn wie cr selbst im Leiden sich vollcndct,
kommt er darin unscrcr Menschlichkeit für allc Zeiten und Orte doch

am innigsten nahe. L. Ragaz.

Mise ausHbenS- und Morgenland Uber Zesus.
MUttilie von Gvettie erzählt, Gocthe sci ciuuial auf dic Herrlichkeit

» « Christi zu rcdeu gekommen und habe sic iinmcr crnstcr, immer
feuriger, nnt immer wachsender Rühruug gepriesen, bis er, iu

eineu Träuenstrom ausbrechend, hinausgegangen sei.
(Biedermann, Goethes Gespräche.)

ch

ch

Und sv bestätiget es sich denn ans alle Weisc, daß bis an der
Ende der Tage vor diesem Jesus vvu Nazareth ivohl alle Verständige»
sich tief beilgeil uud alle, je mehr sie nnr selbst sind, destv demütiger,


	Ecce homo

