
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 1 (1906-1907)

Heft: 7

Buchbesprechung: Pfarrer und Prophet : Kutters "Wir Pfarrer"

Autor: Hartmann, B.

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 174 —

und Gott ebenso ferne steht wie bisher. Die kritische Stellung zur
Bibel bewahrt ihn vor dieser Selbsttäuschung; sie treibt ihn, selbst aus
der Bibel heraus Gottes Stimme zu vernehmen und seine Hand zu
erkennen, damit er in Ehrfurcht und Dankbarkeit zu ihm emporschauen
und ihm vertrauen könne, sich in feinen Dienst stelle und von ihm
sich willig leiten lasse anch auf Wegen des Leidens und der Entsagung.
Die Kritik fordert den heutigen Menschen auf, sein religiöses Leben
an dem der Bibel zu entzünden und zu nähren.

Anders ist es auch nicht zugegangen unter den „Bibelgläubigen".
Wenn da einer ein wirklich frommes Gotteskind geworden ist, so wurde
er es nicht dadurch, daß er die Schriftlehre annahm, sondern daß ihm
in den Menschen der Bibel Gott nahe kam nnd ihn ergriff. Die Kritik
macht solche innern Erlebnisse keineswegs unmöglich. Sie räumt im
Gegenteil Steine aus dem Weg. Sie macht es den Menschen
unmöglich, die Religion deshalb abzulehnen, weil sie ihnen blinde
Unterwerfung unter das Bibelwort zumute. Und es ist meine Ueberzeugung,
daß aus der Bibel, wenn man sie nach den dargelegten kritischen
Grundsätzen liest, Gott noch deutlicher sichtbar wird. Darum ist die

Kritik ein Gewinn.
Als Gewinn preisen wir sie nicht etwa deshalb, weil sie, ivie ihre

Gegner behaupten, dem Fleisch, dem alten schlechten Wesen des Menschen
größere Freiheiten ließe. Das tut sie uicht. Allen denen, die auf ihre
kritische Stellung stolz sind und voll mitleidigen Hohnes auf alle
Unkritischen herunterblicken, muß nachdrücklich gesagt werden: Die größte,
wichtigste nnd schwerste Aufgabe nimmt uns die Kritik nicht ab: daß
wir Gott suchen und seine Kinder werden sollen. Sie führt uns bis
an diese Aufgabe heran. Aber sie ändert nichts an der Tatsache, daß
es zu ihrer Erfüllung täglicher Selbstüberwindung bedarf. Ueberhanpt
haben wir von der Kritik einen Gewinn nur dann, wenn sie uns
dahin führt, daß wir dieser Aufgabe unsere ganze Kraft und unser
ganzes Leben weihen. R. Liechtenhan.

Pfarrer uns ?ropdet.
(Kutters „Wir Pfarrer".)

Kutter in Zurich hat, nachdem er anderthalb Jahre ge

schwiegen, wiederum das Wort ergriffen. Sein neues Buch „Wir^ Pfarrer" steht an sittlichem Ernst und religiöser Kraft deu

vorausgegangenen nicht nach, an Schärfe konkreter Kritik des Bestehenden
übertrifft es sie. Kutter ist nicht davor zurückgeschreckt, aus den
Gedanken seiner früheren Bücher die Konsequenzen zu ziehen auf den

gesamten kirchlichen Betrieb der Gegenwart und eilt durch und durch



— 175 —

antikirchliches Buch zu schreiben. Das ist nun nicht eben schwer für
einen, der dem kirchlichen Amt den Rücken gekehrt hat. Kutter hat
dies bekanntlich nicht getan, scheint es auch nicht im Sinn zn haben,
sich selbst so schnell loie möglich alls dem brennenden Schiff in Sicherheit

zn bringen. Das macht sein Buch zu einem außerordentlich mutigen,
es machts zu einer Tat, die mir unter dem inneren Zwang entstehen
konnte, den wir aus den Schriften der Propheten nnd des Apostels
Paulns kennen: „Weh' mir, wenn ich die Gottesbotschaft nicht
ausspreche!"

Für die kleiuere Hälfte unserer Leser, die Kntters Bnch noch
nicht kennt, versucheil ivir seinen III h alt knrz wiederzugeben.

Die Pfarrer haben Kutter auf feine beiden letzten Schriften hin
(„Sie müssen" nnd „Gerechtigkeit") gefragt: Was sollen ivir denn
tun? Diese Frage will er nun beantworten. Der erste Teil der
Antwort, die Kutter nun giebt, ist in der Tat so klar und unmißverständlich

als möglich. Es heißt: Predigen sollen wir. Das ist unsere
erste und weitaus wichtigste, man möchte nach Kutters Ausführungen
meinen, wichtigste Anfgabe. Was neben unserer Predigt hergeht ist
Nebensache, wo nicht gar eine armselige Verlegenheitsansflncht. Unsere
ganze Vielgeschäftigkeit in Seelsvrge und Werken der Gemeinnützigkeit,
lmser Laufeu nnd Springen, nnsere Beschäftigung mit dem religiösen
Jngendunterricht, alles kann den großen Mangel nicht aufheben, daß
nnfere Predigt kraftlos und wirkungslos geworden ist.

Für das „Wie?" der neuen Predigt, die Kutter verlangt, brauchts
keine lange Formel. Sie muß durchglüht sein vom Geist der Wahrheit,

von keineu Rücksichten und Traditionen eingeengt. Es gilt
vollständig unabhängig zn werden von unserem Publikum, unabhäugig
aber auch von aller Belastung durch die Vergangenheit. Zwischen uns
nnd der lebendigen Offenbarung Gottes in Jesus Christus steht die

lange, schmerzvolle, irrtumsgesättigte Geschichte, die man Kirchengc-
schichte nennt.

Nun aber das Wichtigste: Was sollen wir predigen? Antwort:
Den lebendigen Gott, wie er sich im Evangelium Jesu Christi ge-
vffenbart hat. Wo Gott lebt, da stürzen die Götzen und da allein.

Das klingt nnn sehr traditionell. Was aber Kutter mit diesen
und andern althergebrachten Wortsn bezeichnet, ist so revolutionär
als möglich. Der lebendige Gvtt seiner Schrift ist in erster Lüne
kein Privatgott für die religiöse Sehnsucht des Einzelnen, fondern
etwas viel Größeres nnd Ernsteres, vor dem private Wünsche und
dogmatische Unterschiede vollständig in Nichts versinken. Das hat sich

so furchtbar lähmend auf die Wirksamkeit der Pfarrer gelegt, daß sie

meinen, sie seien da, um die snbjektiven religiösen Bedürfnisse ihrer
Gemeindeglieder zu befriedigen, statt ihrem LMen einen neuen Inhalt
zu geben, der allen religiösen Egoismus unmöglich macht. Von hier
ans gesehen sind unsere Tranreden, Abdankungen, Sakramente, Kinder-



— 176 —

Unterricht nutzlos ja das Verderben, das schlimmste Hindernis, um zum
großen, natürlichen, einfachen Evangelium Jesu zu gelangen.

Was ist nun aber dieses Evangelium, die Offenbarung des lebendigen

Gottes? Die furchtbar ernste Wahl: Gott oder der Mammon!

In einer Welt des Mammons, der Geldherrschast, ist kein leben

diser. Gott möglich. Der H nur da, wo die Macht des Mammons
gebrochen ist, wo eine neue Gemeinschaft unter den Menschen
angefangen hat. Es gilt nichts geringeres als deu Kampf um eiue

neue Welt. Aber nicht mit christlichen Liebeswerkeu, mit
Gemeinnützigkeit und Vielgeschäftigkeit im Guten wird diese neue Welt
geschaffen. Das find noch immer schwächliche Kompromisse mit dem

Mammon. Das Einzige was wir brauchen ist eiu neuer Geist des
kühnen Widerspruchs gegen die Mammonsherrschaft. Darnm
ist auch die soziale Frage das hellste Symptom des kommenden Gottesreichs,

sie ist die Gottesfrage schlechthin.
Wir Pfarrer aber haben unsere Pflicht erst dann erfüllt, wenn

wir ohne Kompromiß die Partei der Armen ergreifen. Wir
predigen eine falsche Moral, gemeinen Pharisärismus, Ivo nicht unser
Eintreten für das Soziale, für die neue, mammonsfreie Lebensgemeinschaft,

vorausgegangen ist. In ihr allein ist überhanpt ein wirkliches
Innenleben möglich. Geben wir unserer Zeit den lebendigen Gott
zurück, dann wird sie erst wieder zu Innenleben und Sittlichkeit fähig
werden.

Das ist Kutters Gedankengang, wie er nns erscheint. Er hat
so schreiben müssen, nnd wir danken ihm, daß er fo und nicht anders
geschrieben hat. Es ist das Wesen grvßer Gedanken, daß sie sich nicht
im alltäglichen Stil ausdrücken, und sicher ist, daß durch H. Kutters
Schriften der große Gedauke einer neuen sozialen Frömmigkeit mit
Ungestüm hindurchweht. Nichts scheint uns hier übler angebracht, als
eine kleinliche Kritik, die sich damit brüstet, da eine Unklarheit und
dort eine Lücke entdeckt zn haben. Erscheinungen, wie Kutter, besiegt
man nicht mit hausbackener Kritik, viel eher mit — Beifall. Und
diese Oefahr hat in der Tat bereits sich eingestellt. Schon sind mir
mehrere Zustimmungsartikel zu Kutters Buch aus Pfarrerfedern stammend

in die Hand gekommen. Dächte ich gering von Kutters Mission,
so köunte mich dies nur frenen. Man spricht und schreibt Beifall, geht
aber doch im großen und ganzen den alten Weg weiter, übt seine

pfarramtlichen Funktionen wie zuvor, hält Trau- und Leichenreden,
läßt weiter Bibelsprüche lernen, übt die individuelle Seelsorge u. s. f.,
ist bei allem dabei nnr im günstigsten Fall mit gesteigerter Unlust.

Dem gegenüber zwingt es mich zu protestieren im Namen
dessen, was Kutter an uns vermißt, im Namen der Ehrlichkeit und
des Mutes, der uns nicht in klägliche Halbheit versinken läßt. Stimmen
wir Kutter zu, so sind wir armselige Pfaffen, svfern wir nicht gründlich
aufränmen mit unserem gesamten bisherigen religiösen Betrieb,
aufhören M'"Gräbern ünV Traualtar zu sprechen, den Jngendnnterricht,



- 177 —

diese „religiöse Masfenabfütterung" (Kutters Ausdruck), einstellen, ein
Ende machen mit dem, was man das persönliche Wirken des Pfarrers
nennt, und uns versagen, fürderhin einzustimmen in Paul Gerhardts
„Sollt' ich meinem Gott nicht singen ." Ich selbst werde diesen
Dingen nicht den Abschied geben und nenne meine Hauptgründe.

Vor allem steht es mir fest, nicht Prophet zu fein, sondern
Pfarrer — und das ist vielleicht die Hauptsache, das Wichtigste, was
ich gegen Kntter einzuwenden habe. Haben Lente wie Kierkegaard
und Kutter ihren inneren Zwang, so haben wir den unseren auch.
Er besteht darin, daß uns die Kirchengeschichte von 1900 Jahren nicht
eine Kette von Verirrnngen und Verdunkelungen des lebendigen Gottes
ist, nnr da und dvrt unterbrochen von einem lichten Augenblick,
sondern eine außerordentlich eindrucksvolle Predigt über das von Kutter
nirgends zitierte Gleichnis vom vierfachen Ackerfeld. Wir fühlen uns
gebunden an das, was geschichtlich geworden ist, auch wenn wir ihm
im Einzelnen noch so frei gegenüber stehen. Das ist unser innerer
Zwang, Gott nicht nur vor uns, sondern auch hinter uns zu sehen.
Bewahre uns Gott davor, daß jeder Maurermeister den Architekten
spielen will und jeder Pfarrer es wagt, sich mit dem Mnt des
Propheten von dem loszureißen, was hinter uns liegt. Wir brauchen
Leute, welche alte Formen zerbrechen. Ich bin der Letzte, der ihnen
den göttlichen Beruf abspricht. Aber wehe dem Zeitalter, das dem
Einzelnen den Maßstab raubt für fich selbst!

Das Zweite: Kutter protestiert gegen die einseitige Befriedigung
der persönlichen religiösen Bedürfnisse im Namen des lebendigen
Gottes. Es ist der einschneidenste Gedanke feines Buches, mir selbst
der größte, denn er ist nicht eine Hypothese auf die Zukunft, wie der
Gedanke einer neuen Lebensgemeinschaft, die Kutter von der sozialen
Wiedergeburt erwartet. Es ist sicher fo — wir haben zuviel private
Frömmigkeit gepflegt. Es giebt einen Gottesglauben, der nichts ist
als Egoismus, und eine Seelsorge, die ihn noch groß zieht und in
wahrhaft naiver Weise mit dem verwechselt, was wir Jesus verdanken.
Gebt uns große Gedanken, und wir wachsen hinaus über unser eigenes
Elend. Kutter selbst hat einen solchen großen Gedanken unter uns
geworfen. Aber das hilft uns nie und nimmer um das Persönliche
herum. Wenn man mich nicht mehr fragen darf: Was hat denn Gott
mit mir zu tun? dann bin ich nicht mehr der Pfarrer, dann bin ich
allein der Prophet, der den Einzelnen zermalmen kann einem großen
Gedanken zu Liebe. Dann muß ich sprechen: Fangt euer Unservater
an mit „dein Reich komme!" und schließt es mit den gleichen Worten
und werft euer Kirchengesangbnch ins Meer, wo es am tiefsten ist.
Das aber kann ich nicht.

Und dann das Dritte. Kutter hat uns eigentlich neu geschaffen
den Begriff „lebendiger Gott". Wir danken es ihm, stimmen
ihm aber doch nicht bei, wenn er Gott nur in dem finden will, was
kommt, in diesen vorwärts treibenden Gewalten, die eine neue Lebens-



— 178 —

gemeinfchaft schaffen. Hier komme ich nicht los von Luther, auf den fich
Kutter ja gelegentlich auch beruft. Es gibt für mich einen Gott in
dem was ist, den ich mit innerem Jubel gegenwärtig weiß trotz
dem, was nicht ist, wie es sein sollte. Das Jagen nach dem
vorgesteckten Ziel ist Eines, aber alles kann's nicht sein. Wer uns die

ruhende Frömmigkeit nimmt, das „Schauet die Vögel unter dem

Himmel an" nnd das „Gieb dich zufrieden nnd sei stille", der wird
ein ungeheures Maß von Kraft brauchen, uns Gott lebendig zn
erhalten, er wird ein Prophet sein müssen, und dann noch, ja gerade
dann — wird er den Auserwählten etwas sein, den andern nichts.
Wir aber sind Pfarrer.

Ich habe diese Einwände niedergeschrieben nicht mit der Absicht,
in irgend Einem den Eindruck von Kutters Buch abzuschwächen. Hätte
ich das wollen, so hätte ich mir andere Angriffspnnkte gewählt. Aber
es geht nicht, daß wir beistimmen und daun — doch nicht mit ihm
gehen. Kutters Buch ist, wie schon seine früheren, eine riesige
Vereinfachung des Evangeliums und damit machtvoll und weit mehr, als
eine neue Meinung im Gewirr der alten.

Wenn ich zum Schluß das aussprechen soll, was mir für uns
Pfarrer als das praktisch Wichtigste und Zwingendste an der ganzen
Schrift erscheint, so sind es zwei Dinge. Erstens die KonMckMion
auf unsere religiöse Arbeit. Es ist nicht genug, daß wir den ganzen
Tag springen nnd laufen — wir müssen etwas zu sagen haben,
in erster Linie ans der Kanzel. Man mnß es neu spüren, daß uns
etwas vorwärts drängt und znm Reden zwingt, sonst stehen wir
auf einem verlorenen Posten. Merken muß man, daß wir nicht nnr
die Hüter der Religion sind und ihre Advokaten, fondern Menschen,
deren alles und letztes dahin drängt, eine neue Gotteswelt zu
erkämpfen. Es ist ein Wahnwitz, von Moral zu reden, so lange wir
nicht den Versuch gemacht haben, den Menschen einen lebendigen Gott
zurückzugeben. Das Zweite ist: Die soziale Frage ist eine
Gottesfrage — wenn wir auch nicht mit Kutter sagen: die
Gottesfrage. Man kann nicht für Gott brennen, ohne die soziale
Erneuerung zu wollen und zu wagen. Es bleibt dabei, wenn auch nicht
nur dabei: Ihr könnt nicht Gott dienen und dem Mammon!

B, Hartmann.

vom Vage.

DMiemand hätte zu hoffen gewagt, daß das neue zürcherische Gesetz

> U über die öffentlichen Ruhetage beinahe mit Dreiviertelsmehrheit
angenommen werde. Wer weiß, wie verbreitet die Gewohnheit

des Sonntagskaufes auf dem Lande ist, hatte eine starke Opposition
gegen den Sonntagsladenschluß erwartet.


	Pfarrer und Prophet : Kutters "Wir Pfarrer"

