
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 1 (1906-1907)

Heft: 12

Artikel: Vom Bibellesen : ein Weihnachtskapitel

Autor: Hartmann, B.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-131515

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-131515
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 317 —

wenn wir ihnen mit dem guten Beispiel der Selbstkritik vorangegangen
sind. Möchten aber die Sozialdemokraten noch zehnmal schlechter sein,
das entscheidet gar nicht über die Frage, ob die gegenwärtige Ordnung
gerecht und die sozialdemokratische wünschbar ist. Ich habe kein Urteil
darüber, ob es nicht gefährlich wäre, wenn die Sozialdemokratie heute

zur Herrschaft käme; es würden vielleicht manche wertvollen Güter
zertrümmert. Aber gehen nicht jetzt schon wertvolle Güter, nämlich
unsterbliche Menschenseelen, unter der Brutalität der Verhältnisse zu
Grunde? Unsere Hoffnung ist nicht nur, daß es darin besser werde,
sondern auch, daß die Sozialdemokratie noch lerne, wie wenig der Haß
Segen zu bringen und Großes zu schaffen vermag.

Ich hoffe es einigermaßen klar gemacht zu haben, daß wir nicht
sür die Sozialdemokratie Propaganda treiben, sondern höhere Ziele
verfolgen. Unsere Leser werden es begreifen, warum wir uns auch

ferner mit ihnen über soziale Fragen besprechen. Und sie werden
zugeben, daß eine Religion, die nicht bloß ein Schnörkel am Leben fein
will, daran großes Interesse haben muß. R. Liechtenhan.

vom Mellesen.
(Ein Weihnachtskapitel.)

I^s denke niemand, daß wir eine erbauliche Betrachtung beabsichtigen.
Gerade recht unerbaulich muß man vom Bibellesen reden, wenn
man ihm unter denen dienen will, die es selten mehr pflegen.

Und die Gelegenheit ist zur Stunde besonders günstig. Weihnachten
steht vor der Tür. Und was ist Weihnachten ohne die Geschichten
von Luk. 1 und 2! Auch die können sich nicht ganz davon trennen,
die im übrigen ziemlich weit von der Bibel abgerückt sind. Und
wiederum sind unseres Erachtens gerade diese biblischen Geschichten
in Luk. 1 und 2 ein Musterbeispiel dafür, wie einem die entfremdete
Bibel wieder näher rücken kann, lieb werden und unerschöpflich an
Wert, je nachdem man sie eben in die Hände nimmt und
liest. Doch davon später.

Vorerst werden wir am meisten gewinnen, wenn wir bekennen,
daß wir auch im Bibellesen wie in vielem anderem gegenwärtig zwischen
zwei Welten stehen. Mit dem Lesen der Bibel als „gutem Werk",
wie es noch vor fünf Jahrzehnten in weiten Kreisen der protestantischen
Kirche aufgefaßt wurde, ists für die meisten, mit dem Bibellesen zur
„reinen Erbauung" für viele vorbei. Mit Ehrfurcht und Rührung
hören wir noch zu, wenn wir einem „bibelfesten" Alten begegnen
und bringens doch nicht mehr übers Herz, zu den Jungen zu sprechen:
Lest recht viel in eurer Bibel. Das wird euch fromm und glücklich
machen. Wenn wir ein Jubiläum der letzten Zeit mit recht geteilten



— 318 —

Gefühlen gefeiert haben, so war es das der Britischen und ausländischen
Bibelgesellschaft im März 1904. Außer in pietistischen Gemeinschaftskreisen

und in den Sekten ist das Bibellesen in den letzten Jahrzehnten
rapid zurückgegangen. Der Gründe dasür mögen ein Dutzend sein.
Uns interessiert hier nur der, den wir unter Ernstdenkenden und
religiös Interessierten für den wichtigsten halten: Die Bibel ist
ein schweres Buch geworden.

Nicht daß sie frühere Geschlechter unbedingt besser verstanden
hätten, aber sie glaubten, sie zu verstehen, und das ist anch schon

etwas, wo es sich, wie in religiösen Dingen immer und ewig, nicht
einfach um ein verstandesmäßiges Verstehen handeln kann. Sie hatten
den einfachsten Maßstab des Verständnisses in dem Satz: „Die Bibel
ist Gottes Wort; wir brauchen nicht sorgfältig abzuwägen und zu
unterscheiden." Und wie ungeheuer diese Auffassung der Bibel an
der Erziehung des Menschengeschlechts mitgewirkt hat, trotz allem
Wunderlichen und Abstrusen, das gelegentlich dabei herauskam, das
läßt sich in Kürze gar nicht sagen. Aber sie kommt nicht wieder,
darfs auch nicht.

Ein schweres Buch aber ist die Bibel geworden, seitdem die
meisten wissen und alle fühlen, daß ihre einzelnen Stücke, ja oft ihre
einzelnen Sätze an Wert nnd religiöser Bedeutung sehr
verschieden sind. Wer gibt uns Norm und Maßstab dieser
Bedeutung? Wer hält uns nur Geschichte und Sage auseinander in
den Evangelien, geschweige im alten Testament? Wer führt uns durch
die fremdartige Welt eines alttestamentlichen Prophetenbuchs und durch
die verwickelten Gedankengänge eines Paulusbriefs?

Machen wirs kurz: Eine allen gangbare Straße zu diesen Dingen
gibts nicht. Zum Volksbuch im alten Sinne werden wir die Bibel
nicht mehr machen können. Diese Hoffnung heißt es ein für allemal
begraben. Sie ist das Quellenbuch unseres christlichen Denkens
geworden, und Quellen zu studieren und im Einzelnen abzuwägen,
kann nicht jedermanns Sache sein. Mehr als irgendwann muß der
Laie sich sagen, daß ein Urteil über die einzelnen Stücke und Sätze
der Bibel nicht seine Sache fein kann, so wenig wir uns erkühnen,
die alten Sempacherlieder auf ihren historischen Gehalt fachmännisch
zu prüfen.

Damit ist nun aber das letzte Wort über Bibellesen und
Bibelverstehen des Laien noch lange nicht gesprochen. Nur zu viele stehen
in der gegenwärtigen Zeit hier still und legen ihre Bibel entmutigt
bei Seite. Wir haben sie ein Quellenbuch genannt und bleiben
dabei. Es ist aber eine sehr verschiedene Sache, ob ich eine historische
Quelle vor mir habe oder eine, die zugleich und in erster Linie eine

religiöse Quelle ist. Die Augen des Historikers kann nicht jeder Laie
haben. Das Geschichtliche vom Ungeschichtlichen und Legendenhaften
zu scheiden, wird ewig Sache des Fachmanns sein, und wir können
nichts Besseres tun, als ihm vertrauen. Aber das Religiöse heraus-



— 319 —

zuspüren, ist nicht des Fachmanns Monopol. Um den 121. Psalm
zu erfassen, das Gleichnis vom verlorenen Sohn, 1. Kor. 11 und
dergleichen Stücke der Bibel, brauchts keinen Theologen und keinen

Historiker. Solche Dinge werden immer neu entdeckt werden von
Leuten, die eben mitempfinden und in der Verfassung sind, wo man
seine Hände nach Gott ausstreckt und sich ans ganzer Seele mitfreuen
kann, wo andere ihn gefunden.

Das möchte nun aussehen, als ob wir auch bei der neuen
Auffassung der Bibel den Fachmann entbehren könnten. Manche sagens.
Ich will anch nicht bestreiten, daß auf ganz naiv beanlagte Menschen,
auf Heiden und Bibelfremde, das Buch noch heute ohne lange
Erklärung am elementarsten wirken wird. Ein Mann wie Leo Tolstoi
weiß das, wenn er am Schluß seiner „Auferstehung" den Helden der
Geschichte unter den Sträflingen Sibiriens das Neue Testament
austeilen läßt.

Wir dürfen aber nicht vergessen, daß wir die meisten durch
unsere ganze geistige Kultur für ein naives Lesen der Bibel endgiltig
verdorben sind. Die einfache und ewige Wucht ihrer Gedanken wird
uns an hnndert Stellen abgeschwächt dnrch die Dinge, die wir entweder
nicht verstehen, oder an deren historischen Glaubwürdigkeit wir zweifeln.
Und da muß Abhilfe geschafft werden. Da brauchen wir den
Fachmann, der uns hindurchhilft zu dem wahrhaft Wertvollen und Klaffischen.
Der uns sagt: So und so liegts. Das und dies ist Sage und Legende;
das andere ein Stück jüdische Theologie, die uns herzlich wenig mehr
zu sagen hat. Halt dich nicht auf dabei. Und das dritte ist
babylonische Mythologie oder urchristliche Endzeitstimmung. Nimm's, wie
es ist, oder, wenn du Zeit Haft und Lust, dich drein zu vertiefen,
nimm's, wie die Wissenschaft es heute anschaut. Dann aber laß die

Sache auf dich wirken in ihrem längst veralteten Kleid, und du
wirst fpüren, wie stark der religiöse Gehalt ist, und wie rein
unzerstörbar durch Zeit und Denken. Du wirst mit Staunen fpüren, was
hinter dem Glauben Abrahams steht und hinter der naivsten Wundergeschichte

des Neuen Testaments, welch' riesiges Hoffen in der abstrusen
Erzählung vom Propheten Jona stammelt und welches reinste Glück
gottesfroher Menschen in der fremdartigen Ausdrucksweife von Luk.
1 und 2 znm Vorschein kommt. Es ist nicht wahr, daß ein rein
geschichtliches Betrachten, eine kritische Auffassung diese Dinge abschwächt.
Das Gegenteil ist wahr. Es konzentriert erst ihre ganze Kraft auf
den religiösen Inhalt. Wir hören nicht Gott reden im alten Sinn
des Wortes. Aber wir hören Menschen reden von ihrem
Gott (vergl. Niebergall). Stammeln hören wir sie in der Sprache
ihrer Zeit, tasten, suchen nach dem Ausdruck für ihr Bestes. Schulmäßig

nach heutigen Begriffen reden fie nicht, aber umso wahrer,
zwingender.

Wir schließen mit einem Beispiel und kehren zurück zu Luk. 1

und 2, der alten, treuherzigen Weihnachtsgeschichte. Sie hat in



— 320 —

den letzten Jahrhunderten verschiedene Phasen durchgemacht. Zuerst
hat sie als Gottes Wort kurzweg gegolten, und wenn man gar viel
Wunderbares drin sand, so nahm man sie nach den Worten des
Weihnachtsliedes: „Wenn ich dies Wunder fassen will, so steht mein
Geist vor Ehrfurcht still." Die Verkündigung an Maria, die wunderbare

Empfängnis, die Engelbotschaft an die Hirten, der Gottmensch
in der Krippen — man nahms, ohne sich zu sagen, daß man ein
schweres Opfer des Verstandes damit bringe. Darauf kam der Gegenschlag:

eine furchtbare Verwüstung der Welt Lukas Cranach'scher
Bilder. Es ist Sage, rief man, Legende! Alles nichts: kein geschichtliches

Wort dabei! Kaum daß der Geburtsort Bethlehem länger gelten
kann, von Engelgesang und Hirtenfrende, von Weissagung und
Anbetung gar nicht zu reden. Also überschlägt mans. Zur Not mögens
die Kinder noch behalten.

Da kam die dritte Phase für unsere ersten Kapitel des
Lukasevangeliums. Ich meine die, welche wir vertreten möchten.

Sie heißt: Wir lassen der geschichtlichen Wahrhaftigkeit ihr
unbeschnittenes Recht. Auch für uns beginnt die wirkliche Geschichte
Jesu mit dem Ereignis, das das älteste Evangelium, Markus, auch
wirklich voranstellt, d. h. mit Jesu Taufe im Jordan. Seine Kindheit
liegt geschichtlich vollkommen im Dunkel. Auch den Geburtsort
Bethlehem werden wir hingeben müssen. Auf einen Streit über wunderbare

Empfängnis, Engelsbotschaft, Hirtenweissagung nnd dergleichen
lassen wir uns gar nicht ein. Das ist nicht Geschichte. Aber es ist
auch nicht Legende. Es ist einfach die religiöse Sprache der Zeit,
in der Jesus Christus das Licht der Welt erblickte, ihr jubelndes
Stammeln über die höchsten Dinge.

Wir lassen uns ein wenig vom Fachmann führen, und dann
sehen wir hinter Luk. 1 und 2, hinter diesem Legendencyklus, die
Geschichte. Nicht die geschichtlichen Tatsachen und Vorgänge in
Jesu Geburtszeit und Kindheit, sondern die Geschichte der Menschen,
welche diese Legenden ersonnen und wiedergegeben haben. Diese Leute
aber hat nicht die Lust am Fabulieren geleitet, sondern der elementare

innere Zwang, dem Ausdruck zu verschaffen, was ihnen das
höchste Glück des Lebens geworden war: Jesus und noch einmal
Jesus; das auszusprechen, was ihnen der strahlende Beweis für
Gottes Lieb und Treue war, die zweifellose Gewißheit, daß ein Band
ist zwischen Himmel und Erde, das „Friede auf Erden und an den
Menschen ein Wohlgefallen," wie Luther übersetzt hat, wahrscheinlich
falsch, aber dvch so ganz congenial mit denen, die es einst zum erstenmal

aramäisch aufgeschrieben haben. Sie sprachen aus, was ihnen
die Seele füllte, so gut sie's eben konnten. Wir aber danken Gott
dafür, daß sie's fo und nicht anders ausgesprochen haben, d. h. in
einer Form, die wir heute fachmännische Legende nennen müssen.
Das aber, warum wir heute noch für dieses Stammeln der ersten
Kapitel des Lukas danken, sagt uns nicht der Fachmann, sondern der



— 321 —

Historiker. Er hat nur das Verdienst, uns an die Stelle zurückgeführt

zu haben, wo wir wieder mit ungebrochener Wahrhaftigkeit und
ungehemmter Freude die alte Weihnachtsgeschichte miterleben können.

Wir verweisen zum Schluß auf zwei wertvolle kleine Schriften
über das Bibellesen in unserem Sinn, die in den letzten Wochen
erschienen sind. Die erste ist das Dezemberheft der in den „Neuen
Wegen" schon mehrfach empfohlenen Religio nsgeschichtlichcn
Volksbücher. Da schreibt l^ie. tksoì. Hans Vollmer „über
das Lesen und Deuten heiliger Schriften." Das zweite
(auch bei Mohr in Tübingen erschienen) ist No. 17 von H. Weinels:
Lebensfragen; F. Niebergall: „Was ist uns heute die
Bibel?" Beide Schriften sind ganz besonders denen zu empfehlen,
welche noch meinen, die geschichtlich-kritische Betrachtung schmälere die

Freude an der Bibel und raube ihr die religiöse Kraft. Endlich aber
möchten wir bei diesem Anlaß besonders warm die Erklärung der
Schriften des Neuen Testamentes empfehlen, die Prof. Joh.
Weiß in Marburg im Verein mit den hervorragendsten Bibelforschern
der historisch-kritischen Schule für das Volk herausgiebt. Das Bnch
kostet 14 Mark (broschiert), ist aber trotzdem in zwei Jahren schon
bei der zweiten Auflage angelangt (8.—20. Tausend). Wer den Weg
nicht scheut durch die geschichtliche Betrachtung des Neuen Testaments
hindurch zu einer beglückenden neuen religiösen Wertschätzung seiner
Bücher, dem können wir zur Stunde überhaupt keinen bessern Führer
nennen. B. Hartmann.

Hucb ein Such über Zesus.

vor etwa zwei Jahren (wenn ich nicht irre) ist ein Bnch
über Jesus erschienen, das für viele eine Ueberraschung war, ein
auf den ersten Blick fast seltsames, jedenfalls ungewöhnliches,

ein tapferes und erfreuliches Buch. Es war nicht einer der modernen
Leben-Jesu-Romane, die halb Geschichte sind, halb Dichtung, sondern
eine Darstellung, die das wirkliche, geschichtliche Bild Jesn geben wollte
und auf gründlicher Kenntnis der wissenschaftlichen Forschung ruhte.
Aber es hatte dabei eine ganz eigene Art, die es von allen ähnlichen
Versuchen deutlich unterschied, und das Merkwürdigste war, daß eiu

Pfarrer es geschrieben, der als besonders „positiv" galt und im Dienste
der freien evangelischen Gemeinde in Winterthur stand. Kein Wunder,
daß man mit Spannung las und das Aufsehen nicht klein war.

*) Jesus als Charakter. Eine Untersuchung von Johannes Ninck.
Leipzig, Hinrichs'sche Buchhandlung 1906. Preis Fr. 4.70, geb. Fr. 6.—.


	Vom Bibellesen : ein Weihnachtskapitel

