
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 1 (1906-1907)

Heft: 12

Artikel: Nachfolge Pestalozzis : Teil I

Autor: Ragaz, Rageth

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-131513

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-131513
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 303 —

einflußreichsten, aber ich kann mir schlechterdings nicht denken, daß die
Industrie zu ihrer heutigen Höhe gekommen wäre, wenn nicht auch
in den Kreisen der Arbeiter dieses „Etwas Mehr" an Treue und
Leistung über das einfach Bezahlbare hinaus vorhanden gewesen wäre.
Und in der ja vielleicht bisweilen unbequemen Arbeiter-Solidarität
steckt doch im letzten Grunde auch recht oft ein gutes Stück davon.
Blicken wir um uns, wohin wir wollen: überall, wenn auch in ganz
verschiedener Weise, ist es doch noch am Werke, weil wir es einfach
nicht entbehren können.

Nicht immer freilich ist es leicht in den Reibungen des heutigen
Lebens das „Bißchen Mehr" festzuhalten. Dazu gehört ein Stück
guten Trotzes. Aber eben trotz den unzweifelhaften Schlechtigkeiten,
Treulosigkeiten, UnWahrhaftigkeiten, trotz dem passiven Widerstand
und der Trägheit oben und unten sein „Bißchen Mehr" an
Glauben und Tun nicht preiszugeben, das nenne ich Idealismus.
Jede Verwechslung mit einem oberflächlichen Optimismus, der die
Welt nur als eine Wiese mit blauen, gelben und roten Blümelein
ansieht, ist dadurch ausgeschlossen. Ein solcher Idealismus macht aus
den Menschen nicht Engel, er erkennt gewöhnliche Geldgier, stumpfsinnige

Sattheit und blinden Haß als sehr reale Mächte unserer Zeit
an, die jedem in die Augen stechen müssen. Aber darum verliert er
über diesen dunkeln Erscheinungen die großen und schönen Linien, die
keiner Zeit fehlen, nicht aus den Augen, fondern in ihnen erkennt er
Sinn und Verstand im Chaos, Zukunft und werdende Lebensmächte in
der oft schwer verständlichen Gegenwart. Auch sie sind ihm Wirklichkeiten

und zwar die größern und mächtigern. Erst durch diesen
Idealismus werden die Augen hell für die ganze Wirklichkeit. Drum
tut er not. Am Namen liegt nichts, an der Sache alles.

A. Barth.

Nachfolge Pestalozzis.
i.

IRie folgenden Ausführungen wollen keine theoretische ErörterungI über Pestalozzi sein, sondern ein Bekenntnis zu ihm. Auch
möchte ich nicht ausführlich über ihn reden, sondern ihn selber

in meistens weniger bekannten Worten über wichtige Zeit- und Lebensfragen

reden lasten. Vorher will ich mich in Kürze über die Frage
aussprechen, wie wir heute Pestalozzi allein gerecht werden können.

Pestalozzi hat gewiß ein gutes Recht, in den „Neuen Wegen"
zu Worte zu kommen. Sie wollen gründliche und grundlegende
Arbeit tun. Das wollte er auch. Sein heißes Bemühen ging dahin,
ein Neues zu Pflügen und nicht unter die Dornen zu säen. Er ist



— 304 —

in erstaunlicher, für alle Zeiten denkwürdiger Weise neue Wege
gegangen. -

> Diese Wege könnten indessen jetzt wieder alt und ausgetreten
sein und nur mehr geschichtliche Bedeutung haben.

Es ist ohne weiteres zuzugeben, daß die Form, in die er sein
Denken und Wollen gekleidet hat, heute vielfach veraltet ist. Seine
Schriften sind keine fein ausgefeilten und abgerundeten stilistischen
Kunstwerke: seine Schreibweise ist oft etwas unbeholfen und
unverständlich. Wer sich aber durch diese Äußerlichkeiten nicht davon
abschrecken läßt, sich darin zu vertiefen, der wird sich reich belohnt finden.
Pestalozzi war trotz aller Formlosigkeit und mangelnder Kenntnis
selbst der Rechtfchreibekunst im Besitz einer außergewöhnlichen Sprach-
und Gestaltnngskraft. Es finden fich in feinen Schriften Worte von
einer Wucht und Tiefe, die an die Bibel erinnern. Nicht umsonst
hat ferner Herder nach der Lektüre von Pestalozzis Schrift „Meine
Nachforschungen über den Gang der Natur in der Entwicklung des

Menschengeschlechts" in ihm die Geburt des echten deutschen
philosophischen Genius begrüßt, der weder franzisiere noch anglisiere. Was
seine Schriften an klassischer Formvollendung vermissen lassen, das
ersetzen sie reichlich durch urwüchsige Kraft, schalkhafte Derbheit und
kindliche Treuherzigkeit. Ihr größter Vorzug aber ist ihre unbedingte
W a h r h a s t i gke i t. Sie sind der rückhaltlose Ausdruck seiner Persönlichkeit.

Sie sind Offenbarungen eines inneren Lebens von seltener
Schönheit und Zeugnisse eines Wollens von ganz ungewöhnlicher
Reinheit und Größe.

Mit diesem Wollen und nicht mit einzelnen seiner Lehren müssen
wir uns vor allem auseinandersetzen. Dieses Wollen, die innerste
Triebkraft seines Lebens, wird nicht so bald veralten.

Prof. Natorp führt im ersten Hefte des „Sämanns" (1. Jahrgang

1905) fehr schön aus, daß Pestalozzi durch die ihm verliehene
unverwüstliche Jugendkraft mehr als irgend ein anderer Pädagoge
berufen sei, allen denen ein guter Genius und Führer zu werden,
die für die Jngend arbeiten und ihre Aufgabe nicht darin erblicken,
sie möglichst schnell alt zu machen, sondern mit ihr ans den Quellen
ewiger Jugend zu trinken.

Pestalozzi ist zu gut, um bloß in den Geschichten der Pädagogik
ein ruhmvolles Dasein zn führen und von Zeit zu Zeit als Gegenstand
schöner Reden zu dienen.

Sein ehrliches, heißes Ringen und seine letzten Worte beim
tragischen Ende verlangen von uns mehr als schöne Worte des Preises.
War er doch ein abgesagter Feind aller unnützen „Maulbraucherei."
Gepriesen wird er genug; wie steht es aber mit der Nachfolge? Ihm
gegenüber, der nicht in olympischer Höhe über dem Volke thronte,
fondern in einer Weise, die jeden Zweifel an feinem Ernst ausschloß,
die Not des Volkes zu der feinen machte, ist das Wort Nachfolge
nicht zu anspruchsvoll, obwohl es an einen Größeren erinnert. Nach-



— 305 —

folge ist ihm scheinbar auch in reichstem Maße geworden. Eine vorher
unerhörte Entwicklung des Schul- und Erziehungswesens führt sich

gerne auf ihn zurück. Niemand wird bestreiten wollen, daß in seiner
Nachfolge viel begeisterte, tüchtige Arbeit getan worden ist. Dennoch
würde man gut tun, mit dem Ehrennamen „Jünger Pestalozzis"
etwas sparsamer umzugehen. Wer seinen Lebenskampf näher kennen

lernt, der wird finden, daß Nachfolge Pestalozzis keineswegs eine leichte
und alltägliche Sache ist. Die Wege, die er ging und seinen
Nachfolgern zeigte, liegen recht abseits von der großen Heerstraße alter
lieber, pädagogischer und anderer Gewohnheiten. Er war ein sehr
einsamer Wanderer, und alle klugen, praktischen Leute sagten
von ihm, er sei ein Traumwandler, der nächstens in einen Abgrund
stürzen werde, was dann in ihrem Sinne auch geschah. Wenige seiner
Zeitgenossen verstanden ihn.

Dagegen scheint heute wieder ein neuer Tag für ihn angebrochen
zu sein. Prof. Förster bernft sich an mancher Stelle seiner Schriften
anf ihn. In Deutschland hat der schon genannte Prof. Natorp einen
Teil seiner Lebensarbeit der Aufgabe gewidmet, Pestalozzi endlich zur
verdienten Geltung und Wirkung zu bringen. Seine Darstellung
Pestalozzis in Greßlers „Klassikern der Pädagogik" (Langensalza 1905)
ist wohl besonders berufen, eine tiefere Würdigung des Schriftstellers,
Denkers, Sozialforschers und Pädagogen Pestalozzi anzubahnen. Vor
allem wird die immer weitere Kreise erfassende Erkenntnis, daß die
Entwicklung des Erziehungswesens bei aller äußeren Großartigkeit
vielfach auf Seiten- und Irrwege geraten ist, viele, die nach gründlicher

Hilfe verlangen, zu Pestalozzi führen. Er, der „Träumer",
hat die Irrwege, über die wir jetzt erschrecken, mit merkwürdiger
Klarheit gesehen und zum voraus vor ihnen gewarnt. Leider
vergeblich. Man hat ihn wohl zum Vater unseres Schulwesens gemacht,
sich aber nicht dementsprechend bemüht, das zu beherzigen, was er
aus treuem Vaterherzen gesprochen hat. Wenn heute unser Schulwesen

von unten bis oben bedenklich an Ueberschätzung des Wissens
krankt, fo ist Pestalozzi daran wahrlich nicht schuld. Keiner hat
eindringlicher und kraftvoller vor dieser wie vor allen Einseitigkeiten
gewarnt, keiner mit größerem Nachdruck und immer neuen herrlichen
Wendungen die Bildung des ganzen Menschen nach Kopf, Herz und
Hand gefordert. Wenn ferner die äußere Entwicklung der letzten
Jahrzehnte das Familienleben vielfach schwer geschädigt und damit
eine rechte häusliche Erziehung fast unmöglich gemacht hat, so würde
keiner das schmerzlicher bedauern als Pestalozzi. Er hat in fast allen
seinen Schriften immer wieder den Vorrang des Hauses vor der
Schule betont, so daß man hie und da fast zu der Meinung kommen
muß, er habe in der Schule nicht viel mehr als ein notwendiges
Uebel gesehen. Jedenfalls muß nach seinem Urteil die rechte Schule
dem rechten Hause, nicht so sehr in Aeußerlichkeiten, als durch den
Geist, der in ihr waltet, möglichst ähnlich sein. Man mag das



— 306 —

Urteil Pestalozzis über die Schule einseitig und ungerecht finden, aber
man darf es nicht verschweigen, ohne Pestalozzi Gewalt anzutun und
seine tiefsten und eigentlichsten Absichten zu verkennen. Die Hauptsorge

für die Erziehung einfach der Schule und dem Staate
überlassen, das bedeutete in feinen Augen das Erstgeburtsrecht für ein
Linsengericht verkaufen. Man bekommt aus seinen Schriften den
Eindruck, er würde, wenn er heute wiederkäme, bei aller Anerkennung
großer Fortschritte an unserem Erziehungswesen scharfe, in manchem
Punkte sehr scharfe Kritik üben. Viele und wohl auch solche, die ihn
jetzt preisen, würden seine Kritik übertrieben und ungerecht finden und
ihm gar deswegen zürnen. Das wäre aber ungefähr dasselbe, wie
wenn man dem Gewissen zürnen und es tadeln wollte, weil es nicht
so leicht alles gut finden, sondern immer noch allerlei anders haben
will. Pestalozzi ist so etwas wie unser pädagogisches Gewissen.

Es wäre natürlich verkehrt, die Forderung aufzustellen, man
solle sofort daran gehen, das ganze Schul- und Erziehungswesen nach
Pestalozzifchen Ideen und Forderungen zu reformieren. Das hieße
die Nachfolge Pestalozzis gar zu äußerlich auffassen und einen Fehler
begehen, der nur zu oft gemacht worden ist. Wenn wir nur seines
Geistes einen neuen starken Hauch verspüren, dann wird das Andere
auch kommen, natürlich nicht ohne Mühe und Arbeit, aber auch ohne
Zwang und Künstelei und übereilte Reformversuche. Es kann wohl
nicht bestritten werden, daß man bei aller aufrichtigen Verehrung für
Pestalozzi in seiner Nachfolge auch zu sehr in Außendingen stecken

geblieben ist und in ihm nnr zu allzusehr den Begründer einer neuen
Unterrichtsmethode gesehen hat. Wir werden uns darüber nicht zu
sehr verwundern, denn wir werden uns leicht daran erinnern, daß es

andern Führern der Menschheit ganz ähnlich ergangen ist. Welcher
von ihnen ist nicht mehr oder weniger zum Haupt einer Schule oder
Richtung und zum Erfinder einer, wenn möglich allein feligmachenden,
Methode erklärt worden, in naheliegender, aber tiefster Verkennung
seiner ursprünglichsten Absicht? Von welchem unter ihnen hat man
nicht erwartet und verlangt, daß er einem genau sage, wie man's
machen solle? Wer das von Pestalozzi erwartet, der wird sich
unvermeidlich enttäuscht finden. In diesen Dingen mußte er bald von
anderen, die praktischer waren, übertroffen werden. Es finden sich

allerdings in feinen Schriften viele sehr wertvolle Winke, sowohl für
die einzelnen Lehrfächer, als für die Gestaltung des ganzen
Schullebens. Seine Anstalten in Burgdorf und Averdon haben in hohem
Grad anregend und befruchtend gewirkt. Sie beweisen, daß er doch

nicht so ganz der unpraktische Träumer war, als der er nicht nur bei
denen gilt, die nicht viel mehr von ihm wissen, als daß er den
landläufigen Begriffen von Schönheit nicht entsprochen und sogar die Schuhe
nicht immer gebunden habe.

Er war allerdings ein Träumer, aber einer von denen, die für
den wahren Fortschritt der Menschheit mehr leisten, als eine ganze



— 307 —

Menge noch so kluger und gewandter Praktiker. Im Träumen, das
bei andern eine Schwäche fein mag, lag seine Stärke. Sein heißester
Wnnsch war aber doch, etwas von seinen Träumen verwirklicht zu
sehen. „Ich konnte nicht leben ohne mein Werk," sagt er einmal.
Seine Anstalten waren aber nur ein sehr unvollkommener Ausdruck
seines Wullens und Strebens. Der Mann war größer als sein Werk.
Es kam ihm nicht in den Sinn, in einer seiner Anstalten oder Schriften
einen befriedigenden Abschluß zu sehen. Er trug in sich ein ewiges
Vorwärts, das ihn nie ruhen und rasten ließ. Dieses ewige
Vorwärts, dieser Trieb, das Ziel immer höher zu stellen und den Grund
immer tiefer zu legen, ist eine wesentliche Bedingung feiner Nachfolge.
Fertige Weisheit will er nicht geben. Wer gerne schnell ausgelernt
hat und mit dieser fertigen Weisheit lebenslang auskommen will, der
darf sich nicht Pestalozzi zum Führer wählen. Wer ihm nachfolgen
will, muß bereit sein, um der Kinder willen immer wieder von vorn
anzufangen und für sie das längst Gelernte wieder zu lernen. Das
allein kann ihn vor dem sonst unvermeidlichen Schicksal der
Verknöcherung bewahren, das allein ihn davor schützen, ein mühseliger
Tagelöhner zu werden, während er ein Künstler sein könnte. Es ist
ein guter und erprobter Grundsatz, im Unterricht sich immer klar
bestimmte Ziele zu setzen, um diese wenn irgend möglich auch zu
erreichen. Dem unbeschadet wird es jedem Lehrer gut tun, hie und
da den Blick zu Zielen zu erheben, die schwer vder gar nicht zu
erreichen sind. Pestalozzi hat dem Lehrer und Erzieher sehr hohe
Ziele gesteckt. Das darf uns nicht entmutigen. Es wird ja nicht
verlangt, daß wir diese Ziele möglichst schnell erreichen, sondern nur,
daß wir mit aller Kraft nach ihnen streben. Der Aufblick zu ihnen
bedeutet für den rechten Arbeiter eine Erquickung, wie für den Wanderer

auf der staubigen, heißen Talstraße der Aufblick zu den reinen,
leuchtenden Höhen. Im Lande Pestalozzis verlebte Stunden sind
Feierstunden für die Seele.

Was könnte wohl erhebender und ermutigender sein, als den
bald Achtzigjährigen mit dem Eifer eines Jünglings bemüht zu fehen,
sich seine Grundgedanken immer noch „heitrer" zu machen? Mit einer
an Kant erinnernden Ausdauer und Zähigkeit der Gedankenarbeit
strebte er die Grundkräfte im Menschen und damit die Elemente des

Unterrichts und der Erziehung immer besser zu erkennen. Mit
unermüdlichem Eifer suchte er uuter bergehohem, durch die Jahrhunderte
angehäuftem Schutt und Wnst die Wurzeln und Quellen des wahrhaft

Menschlichen, das ihm immer auch das wahrhaft Göttliche war.
Er ist darin ein rechter, ebenbürtiger Zeitgenosse der Großen, die um
die Wende des l8. Jahrhunderts auf allen Gebieten das Ursprüngliche
suchten.

Es ist überraschend, wie radikal, d. h. bis an die Wurzeln
der Probleme dringend, Pestalozzi über Gesellschaft, Staat und
Gesetzgebung, Kirche und Pfarrerstand gedacht hat. Ich darf vielleicht in



— 308 —

den folgenden Nummern der „Neuen Wege" einige seiner Gedanken
wiedergeben.

Im Grunde gab es für ihn freilich nur die eine Frage, wie
dem armen Volke zu helfen fei. Es ist dasselbe Problem, das
jetzt, durch eine hundertjährige Entwicklung der Industrie ins riesenhafte
gewachsen, als die soziale Frage vor uns steht und gebieterisch eine

befriedigende Lösung verlangt. Den Namen kannte Pestalozzi noch
nicht, aber in jahrelangem, engsten Verkehr mit einer großen Schar
verwahrloster Kinder lernte er die Mächte, die hier walten, von
Angesicht zu Angesicht kennen und rang mit ihnen wie Jakob mit dem
Dämon. Auch bei ihm hieß es: „Ich lasse dich nicht, du segnest mich denn."

Als seine Armenanstalt auf dem Neuhof zusammengebrochen
und er zum Spott der Menschen geworden war, da schrieb er die

„Abendstunde eines Einsiedlers", eines der mutigsten und hoffnungsfreudigsten

Glaubensbekenntnisse aller Zeiten. Alle seine Schriften
sind aus Glauben und Liebe geboren. Hier wird die wahrste und
eigentlichste Nachfolge Pestalozzis einsetzen müssen. Wer vor allem
äußere Erfolge begehrt, muß vor ihr zurückschrecken. Aeußerlich
betrachtet, ist sein Leben eine Kette von Mißerfolgen. Wir dürfen es

nicht anders wünschen. Größer und ermutigender als jeder äußere
Erfolg ist die Treue, die den Achtzigjährigen nach dem elenden
Zusammenbruch seines hoffnungsreichsten Unternehmens noch daran denken

ließ, seine Armenanstalt auf dem Neuhof wieder auferstehen zu lassen.
Er war auch größer als sein Unglück.

Am schönsten hat er uns das Geheimnis seines Lebens und die

wichtigste Bedingung seiner Nachfolge in einem Briefe an Stapfer
verraten: „Wenn ich mein Werk, wie es wirklich ist, ansehe, so war
kein Mensch auf Erden unfähiger dazu als ich — und ich setzte es
doch durch. Das tat die Liebe — sie hat göttliche Kraft, wenn sie

wahrhaft ist und das Kreuz nicht scheut." Rageth Ragaz.

(Fortsetzung folgt.)

zum sozialistischenPfarrer.
M^s wird uns gegenwärtig in verschiedenen religiösen Blättern der

Schweiz in allen Tonarten und mit allen Verheißungen gepredigt,
daß der Pfarrer sozialistisch gesinnt und daß seine Farbe knallrot

sein soll.
Es muß nun vorerst konstatiert werden, daß man nicht ein

religiöses Blatt liest um sich über wirtschaftliche Fragen zu
informieren und daß man solche Zeitschriften für andere Zwecke hält.

Dann sei aber auch bemerkt, daß ich zwar gewaltigen Respekt
vor den streitbaren Pfarrherren habe, die so mutig in den Kampf


	Nachfolge Pestalozzis : Teil I

