
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 1 (1906-1907)

Heft: 12

Artikel: Idealismus

Autor: Barth, A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-131512

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-131512
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 299 —

unseren Ansichten durchaus nicht uniform. Wir werden uns erlauben,
gelegentlich sogar gegen einander zu schreiben. Umsoweniger erwarten
wir von den Lesern einfache Zustimmung zu allem, was in unserem
Blatte steht. Wir hoffen, daß der neue Jahrgang uns noch viel mehr
als der erste einen frischen, fröhlichen Austausch und Kampf der
Meinungen bringe. Es bildet geradezu einen Teil unseres Programms,
diese Fähigkeit in unserem Volke zu pflegen, einen ehrlichen, tüchtigen
Gegner ohne Gehässigkeit, ja mit Freude zu hören und mit Menschen
von abweichenden religiösen oder sozialen Bekenntnissen Gemeinschaft
zn haben, im Bewußtsein des nns verbindenden guten Willens. Daran
fehlt es uns noch so sehr. — Unsere Leser müssen also etwas vertragen
können und dürfen nicht erwarten, daß die „Neuen Wege" einfach das
Sprachrohr ihrer eigenen Meinungen seien. Eine Art von Lesern
also paßt nicht zu uns: die Fertigen, die schon alles wissen, alle
Lösungen besitzen und uns nur kontrollieren, ob wir sie vortragen
oder nicht. Sie brauchen uns nicht und wir können sie nicht brauchen.

Solche haben wir wohl auch nicht gehabt. Die übrigen möchten
wir fragen, ob unser Programm sie nicht schön und notwendig dünke
und ob sie es nicht noch weiter mit uns versuchen und noch mehr
als dies: ob sie nicht mitarbeiten und andere dafür gewinnen wollen.
Die Lage ist gerade auch in unserem Volke so schwer geworden und
andrerseits geht ein fo starkes Göhren und Suchen durch die Zeit,
daß dadurch wohl eine Gemeinde von miteinander Suchenden und
Arbeitenden zusammengeführt und zusammengehalten werden sollte.
Wir dürfen es ehrlich sagen, daß wir nichts anderes wollen, als
reinen Herzens und ernsten Willens dieser notwendigen Aufgabe dienen
und so fragen wir im Gefühl ihrer Größe und zugleich der eigenen
Schwäche alle, denen der Kampf um und für die Wahrheit und der
Sieg des Guten anliegt: „Es ist unsere gemeinsame Sache — wer
will uns helfen?" Die Redaktion.

Idealismus.

^ Infere Zeit lebt schnell und verbraucht schnell. Kurz ist die Zeit-
RA spanne, in der Neues alt, mit Begeisterung Aufgenommenes

trivial und langweilig wird.
Worte nnd Namen, die noch vor kurzem für viele das Sinnbild

eines großen und echten Inhaltes waren, sind durch die rein äußerliche

Verbreitung der Zeitungen, durch unverstandenen, phrasenhaften
Gebrauch ihres Gehaltes entleert und von denkenden Menschen zum
alten Eisen geworfen worden. Mancher wird sich mit mir erinnern,
wie in unseren Studentenjahren das Wort „Persönlichkeit" alles
umfaßte, was wir uns Hohes, Selbständiges, Innerliches zu denken



— 300

Vermochten. Aber seither ist eine Menschensorte, die ich die „An-
emvfindler" nennen möchte, darüber hergefallen, sie haben alle ihre
Schrullen und ihre Eitelkeiten mit diesem Worte gedeckt und bloße
Schwätzer, die sich nicht einmal die Mühe des Anempfindens gemacht
haben, brauchten es als Reklametafel. So hat das Wort in wenigen
Jahren vielfach seinen Kredit bei ernsthaften Menschen verloren.

Eine ähnliche, wenn auch längere Leidensgeschichte hat das Wort
„Idealismus" hinter sich. Es war einst — wenn ich nicht irre —
von Fichte aus dem Garten des philosophischen Denkens auf das
Feld des praktischen Lebens verpflanzt worden. Rein strahlte sein
Sinn über den Menschen, die in und nach den Befreiungskriegen an
der äußern und innern Befreiung Deutschlands mitkämpften. Seine
reinste Verkörperung fand es wohl in E. M. Arndt, dessen Briefwechsel
daher, ohne an die eigentlich großen Geister der Zeit heranzureichen,
seinen eigenartigen Reiz niemals verlieren kann. Aber damit,
daß das Wort unter die Massen kam, konnte anch sein Mißbrauch
nicht ausbleiben. Es begann allerhand Nebenzwecken dienstbar zu
werden. Der eine hat seine Fremdheit gegenüber der wirklichen Welt
vder. die Verwirrtheit seiner Gedankengänge mit dem Namen „Idealismus"

belegt. Nicht selten war das Wort sogar eine Decke der Feigheit:

um schlecht nicht schlecht, schmutzig nicht schmutzig nennen zu
müssen, hat. da und dort einer sich entschuldigt: „Ich bin eben Idealist."
Oder noch schlimmer: gar mancher abgebrühte Egoist hat sich das
Wort „Idealismus" als einen Heiligenschein hoher Gesinnung umgelegt

und hat den Heiligen gespielt gegenüber Leuten, die aus Ehrlichkeit

nicht um jeder Kleinigkeit willen die höchsten Höhen und die

tiefsten. Tiefen ihres Gemütes in Bewegung setzen, sondern Kleines
klein und Schlichtes schlicht behandeln wollten. Nicht selten kamen
auch Leute einer altern Generation auf den kuriosen Gedanken, Zeit-
forderungen ihrer eigenen Jugendjahre als „Ideale" für die um ein
Menschenalter jüngere Generation zu proklamieren und bitter über
Mangel an Idealismus bei der Jugend zu schelten, wenn diese nicht
Lust zeigte, ihre Ideale aus der Rüstkammer der Väter zu holen.
Gar manchem ist so das Wort verekelt worden. Solche Leute werden
für den, der es wieder zu nennen wagt, im besten Falle ein
mitleidiges Lächeln haben.

Aber was kümmert uns der Mißbrauch des Wortes, das Wort
überhaupt? Mag es verschwinden, sang- und klanglos. Namen finden
wir wieder und auch diese Namen werden wieder mißbraucht werden
und wieder in Verruf kommen. Das ändert rein gar nichts an der
unumstößlichen Wahrheit, daß der Besitz oder Nichtbesitz der Sache
für den einzelnen wie sür ein Volk das große Ja oder Nein bedeuten.
Ob diese Sache, oder Kraft, oder wie man es nennen will, in einem
Volk, einer Zeit sich in aufsteigender oder absteigender Linie befindet,
das ist die Lebensfrage dieser Zeit und dieses Volkes, mehr noch als
Kanonentechnik und Schulorganisationen.



— 301 —

Manchmal will es uns scheinen, als ob wir heute stark auf der
absteigenden Linie seien. Es ist im praktischen Leben — ich stelle das
Wort hier in Gegensatz etwa zur Schule oder Kirche — ein Gemeinplatz

geworden, daß der ein Narr fei, der etwas arbeitet oder
unternimmt, was ihm nicht irgendwie einen Gewinn, sei's Geld, sei's ein
Professorentitel, sei's Popularität oder sonst etwas, einbringt. Wie
veraltet und absonderlich erscheint uns der Mensch, der eine schlechter
bezahlte, titulierte oder sozial eingeschätzte Stellung, die seinen Kräften
angemessen ist, einer einträglichern oder besser titulierten vorzieht.
„Ich werde doch nicht fo dumm sein", kann man alle Tage hören.
So etwas wie die Geschichte der sieben Göttinger Profefsoren, die sich

von Amt und Brot jagen ließen, weil sie nicht in den Verfassungsbruch

des Königs von Hannover einwilligen wollten, gehört in die

Vergangenheit, in das Jahr 1837, in die Bücher. Ob es wohl schon
^

damals so klnge Leute gegeben hat, die entdeckten, daß die Sieben
eigentlich doch gegenüber ihren Familien „unverantwortlich" gehandelt
hätten? Ganz unverständlich ist den meisten unter uns nicht minder
der Mann, der auch in einer scheinbar und offenbar wilden und
wüsten Zeitbewegung an einen guten Kern und an ein gutes Ziel
glaubt. „Der Mann macht Phrasen", eine andere Erklärung finden
wenige. Schon der Schüler des humanistischen Gymnasiums, das sich

doch so gerne eine Pflanzstätte des Idealismus nennt oder nenne«
läßt, fragt bei der Berufswahl zuerst nach der Einträglichkeit der
möglichen Berufe, bald mehr offen nnd cynisch, bald noch mit einem
leisen Gefühl von Schnm. Aber als ein verdrehter Kerl erscheint ihm
doch ein Altersgenosse, der in die nach allen Seiten offene Welt nichts
mitbringt als einen unbestimmten aber unbezwinglichen Hunger nach
einem einzigen Blick in die Tiefen dessen, was wahr und wirklich ist
und was unsere mit so vielen Fragen durchsetzte Zeit aus sich heraus
gestalten will. Das sind Symptome unseres Gemeingeistes. Es liegt
mir fern, unsere Zeit und unsere Generation drum zu schelten. Ich
weiß auch, wie vieles sie zu ihrer Rechtfertigung vorbringen könnte.
Mancher wird sich auch wohl dabei beruhigen: Das ist nun einmal
so, das ist moderne Lebensstimmnng und daran läßt sich nichts ändern.
Und wenn die Leute so zufrieden sind, so soll man ihren Frieden nicht
stören.

Ich gestehe, daß ich an diesen Frieden nicht glaube. Trotz allem
und allem bin ich der Ansicht, daß wir Menschen innerlich verhungern
und zu Grunde gehen ohne ein Stück Glauben an die Zukunft, ohne
einen Funken dieser göttlichen Unvernunft, die uicht bei allen Dingen
Gewinn und Verlust im Voraus berechnen kann und doch manchmal
Heller sieht als der Verstand der Verständigsten, die etwas wagt, ohne
sämtliche Garantien des Gelingens schriftlich in einem feuersichertt
Schrank zu besitzen. Ich glaube, daß es eisig kalt in der Welt würde,'
wenn wir nicht mehr Menschen finden könnten, die aus einem
bestimmten Etwas heraus fo töricht wären, ein wenig mehr zu tun^



— 302 —

als die Rechts-, Pflicht- und Vernunftbegriffe des Durchschnittsmenschen

von ihnen verlangen dürfen. Gerade vvn dem „Bißchen
Mehr" an Glanben und Vertrauen zu den Mitmenschen und zu den

Weltgeschicken, von dem „Bißchen Mehr" an Tnn gegenüber den

Menschen unseres Pflichtkreises nährt sich nnd lebt die Seele im
Menschen. Ja, mir will vorkommen, es sei zu allen Zeiten nichts
Wesentliches, ja überhaupt nichts zustande gekommen, wenn nicht
dieses Etwas von unbemeßbarem, vielen lächerlichem Mehrglauben
und Mehrtun über „das Normale" hinaus dabei war.

Mancher, der viel zu weise und zu stolz ist, sich so etwas
einzugestehen, lebt doch in Tat und Wahrheit nur als Schmarotzer auf
Kosten der Leute, die dieses „Bißchen Mehr" besitzen und ihm
entgegenbringen. Der klügste Rechner will sich von seiner Frau ihre
Güte nicht in Zahlen vorrechnen lassen. Freilich zum guten Glück:
mancher, der es nicht haben will, besitzt auch selber im Stillen ein
gutes Stück davon in einem Winkel seines Herzens. Man denke es

sich nur weg aus dem Berufe des Pfarrers, des Arztes, des Lehrers
und man wird nicht mehr an seiner grundlegenden Notwendigkeit
zweifeln. Natürlich: ohne die reale Grundlage von Können und
Wissen taugen sie nichts. Das kann durch keine Redensart weggeschafft

werden. Aber man male sich nnr einmal den Lehrer aus, der

nur mit sogenannten Realitäten rechnet: „Von Seite 1—100 des
Lehrbuches habe ich den Schülern beizubringen, glatt sollen sie's können,
am Schnürchen muß es laufen, so und so viel Stunden habe ich in
der Woche zu unterrichten, für mehr bin ich nicht bezahlt. Trägheit,
Unfähigkeit oder gar schlechter Wille sind die Züge, die mir am
meisten und klarsten entgegentreten, also nnr keine Redensarten von
einer Kinderseele, die noch geheime Tiefen hat. Fanlheit nnd Dummheit

mit allen Mitteln zu bekämpfen, das ist der Lehrerberuf". Der
fo redet, könnte vielleicht ein guter, erprobter Lehrer sein und
sogenannte gute Resultate erzielen. Und dennoch, wenn er wirklich nichts
hätte, als das, wenn er nicht irgendwo in einem Winkel seines
Gemütes spürte, daß ihm ein großes Stück gnte, bildsame Zukunft
anvertraut ist, so würde ihm das Be^te fehlen. Empfindet schon der
kleinste Schüler nnd andererseits der einfachste, ungebildetste Mensch doch

sehr fein an einem andern Menschen dieses „Bißchen Mehr" an Glauben
und Interesse und Bereitschaft, etwas von seinem Besten ihm
abzugeben. Nur das erobert Herzen. Nur so gewinnt der Offizier seine

Soldaten, der Lehrer seine Schüler, der Jndustrieherr seine Arbeiter.
Denn es ist nicht so, als ob diese Tatsache nnr für wenige, etwa
erziehende Berufe Geltung hätte. Sie ist anch dem Kaufmann fo
nötig, als dem Arbeiter. Ich höre schon den Einwurf: Das ist es

ja gerade, was dem heutigen Arbeiter fehlt, der will immer nur
etwas weniger an Mühe, an Arbeit, an Vertrauen. Gewiß Drückeberger,

arbeitsscheue und berufsmäßige Hetzer werden dort fo reichlich
vertreten sein als in allen Ständen bis hinauf zu den höchsten und



— 303 —

einflußreichsten, aber ich kann mir schlechterdings nicht denken, daß die
Industrie zu ihrer heutigen Höhe gekommen wäre, wenn nicht auch
in den Kreisen der Arbeiter dieses „Etwas Mehr" an Treue und
Leistung über das einfach Bezahlbare hinaus vorhanden gewesen wäre.
Und in der ja vielleicht bisweilen unbequemen Arbeiter-Solidarität
steckt doch im letzten Grunde auch recht oft ein gutes Stück davon.
Blicken wir um uns, wohin wir wollen: überall, wenn auch in ganz
verschiedener Weise, ist es doch noch am Werke, weil wir es einfach
nicht entbehren können.

Nicht immer freilich ist es leicht in den Reibungen des heutigen
Lebens das „Bißchen Mehr" festzuhalten. Dazu gehört ein Stück
guten Trotzes. Aber eben trotz den unzweifelhaften Schlechtigkeiten,
Treulosigkeiten, UnWahrhaftigkeiten, trotz dem passiven Widerstand
und der Trägheit oben und unten sein „Bißchen Mehr" an
Glauben und Tun nicht preiszugeben, das nenne ich Idealismus.
Jede Verwechslung mit einem oberflächlichen Optimismus, der die
Welt nur als eine Wiese mit blauen, gelben und roten Blümelein
ansieht, ist dadurch ausgeschlossen. Ein solcher Idealismus macht aus
den Menschen nicht Engel, er erkennt gewöhnliche Geldgier, stumpfsinnige

Sattheit und blinden Haß als sehr reale Mächte unserer Zeit
an, die jedem in die Augen stechen müssen. Aber darum verliert er
über diesen dunkeln Erscheinungen die großen und schönen Linien, die
keiner Zeit fehlen, nicht aus den Augen, fondern in ihnen erkennt er
Sinn und Verstand im Chaos, Zukunft und werdende Lebensmächte in
der oft schwer verständlichen Gegenwart. Auch sie sind ihm Wirklichkeiten

und zwar die größern und mächtigern. Erst durch diesen
Idealismus werden die Augen hell für die ganze Wirklichkeit. Drum
tut er not. Am Namen liegt nichts, an der Sache alles.

A. Barth.

Nachfolge Pestalozzis.
i.

IRie folgenden Ausführungen wollen keine theoretische ErörterungI über Pestalozzi sein, sondern ein Bekenntnis zu ihm. Auch
möchte ich nicht ausführlich über ihn reden, sondern ihn selber

in meistens weniger bekannten Worten über wichtige Zeit- und Lebensfragen

reden lasten. Vorher will ich mich in Kürze über die Frage
aussprechen, wie wir heute Pestalozzi allein gerecht werden können.

Pestalozzi hat gewiß ein gutes Recht, in den „Neuen Wegen"
zu Worte zu kommen. Sie wollen gründliche und grundlegende
Arbeit tun. Das wollte er auch. Sein heißes Bemühen ging dahin,
ein Neues zu Pflügen und nicht unter die Dornen zu säen. Er ist


	Idealismus

