
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 1 (1906-1907)

Heft: 11

Artikel: Kirche und Staat. 1., Das Problem ; 2., Die radikalen Lösungen ; 3., Die
Frage vom Standpunkt des Staates aus ; 4., Die Frage vom Standpunkt
der Kirche aus

Autor: Liechtenhan, R.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-131509

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-131509
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


- 281 -
Lehre Christi in Beziehung zn setzen zu unserm Kulturleben, wenn sie

zeigen, daß man zwar in Allem zunächst Christ sein soll, daneben aber
auch ein tätiges Glied im Kampfe der Arbeit. Dann werden
aufmerksame, denkende Kirchenbesucher nicht danach verlangen, es immer
wieder ausgesprochen zu hören, daß es einen Gott gibt, einfach
deshalb nicht, weil sie in Allem Gott sehen, sie werden dann aus sich

selbst heraus dazu kommen, die erlösende Kraft, die Christus der
Menschheit gab, zu verspüren. O. Huppert.

Webe uns Staat.
>. Das prsdiem.

»»Hanchmal will nns vorkommen, es sei über diese Frage nachgerade

I genug geredet worden und man würde besser darüber schweigen,H « bis die Aufgabe einer praktischen Lösung sich einstellt. Aber
über ein Problem, das so alle Köpfe und Herzen beschäftigt, dürfen
die „Neuen Wege" doch nicht hinweggehen. Und trotz allem bisherigen^
Reden darüber gibt es noch manche Unklarheit zu beseitigen.

Es kann sich für uns nicht darum handeln, eine Lösung der
Frage zu geben. Denn sie kann überhaupt nie endgiltig gelöst werden;
sie ist eins der ewigen Probleme, die nie verschwinden werden, solange
es in sich selbst widerspruchsvolle Menschen gibt; es beruht auf einer
innern Spannung im menschlichen Leben, die in dieser unvollkommenen
Welt unvermeidlich ist. Wir leben in dieser sichtbaren Welt und sollen
uns doch über sie erheben; wir haben unsere Arbeit in ihr und unser
Ziel über ihr. Wir dürfen von der Höhe der Ideale, der Strenge
der Prinzipien nichts preisgeben und müssen doch mit der „Herzens-
härtigkeit" der Menschen rechnen. Daraus entsteht das Problem.

Es ist allerdings noch nicht vorhanden auf der Stufe der Nationalreligion,

wo es dem ganzen Volk selbstverständlich ist, seinen Nationalgott

zu verehren und von ihm Förderung des nationalen Lebens zu
erwarten. Die Spannung beginnt da, wo die Erkenntnis aufgeht,
daß der Gvtt an den Einzelnen nicht als Gliedern seines Volkes,
sondern als sittlichen Persönlichkeiten Gefallen finde, wo deshalb die
Religion Sache der persönlichen Ueberzeugung und des individuellen
sittlichen Strebens wird. Es wäre eine lohnende Aufgabe, das Problem
von Kirche und Staat einmal durch die ganze Religionsgeschichte zu
verfolgen. Könige und Priester, Imperatoren nnd Christen, Kaiser
und Päpste, Minister und Bischöfe, die gegeneinander kämpfen, sind
lebendige Repräsentanten des Problems. Ist es an einem Ort zur
Ruhe gebracht, so wird es alsbald an einem andern wieder erwachen.
Kirche und Staat machen beide an ihre Angehörigen gewisse
Herrschaftsansprüche und geraten dadurch in Konflikt.



— 282 —

Wir getrauen uns nicht einmal, für die Gegenwart und für
unser Land eine Lösung zu geben; die Verhältnisse sind zu verschieden.
Unhistorische Köpfe und Stubenmenschen maßen sich etwa an, ein
neues Gebäude mit Hilfe der reinen Logik aus dem Nichts aufzurichten.
Einsichtige wissen, daß man Neues nur schaffen kann in Anknüpfung
an historisch Gegebenes, und dieses bietet das denkbar bunteste Bild.
Nur einige Extreme zurückweisen, einige Mißverständnisse aufklären,
einige Grenz- und Richtlinien ziehen, ist unsere Aufgabe. Auch wenn
wir mit idealen Theorien in den Kampf ziehen, wird doch das
Endergebnis ein Kompromiß sein.

Zuerst aber wollen wir uns sagen, daß wir die Frage ohne
alle Nervosität behandeln sollen. Man tut oft fo, als hange das
Heil des Volkes oder der Bestand des Reiches Gottes an der richtigen
Lösung. Wenn es anders geht, als wir wünschen, so ist noch lange
nicht Alles verloren. Die Zukunft des Reiches Gottes beruht nicht
auf den Institutionen, sondern aus den Personen. Man kann im schlimmsten
Falle dei: christlichenKultus verbieten, aber man kann den Christen nicht
verbieten, „ihr Licht leuchten zu lassen vor den Menschen, daß sie ihre guten
Werke sehen und den Vater im Himmel preisen." Es wäre ja unnatürlich,
wenn wir für die Kirche eine Leidenszeit herbeiwünschten. Selbstverständlich

werden wir nachdenken nnd wirken, um die beste Lösung zu finden.
Bleibt aber der Erfolg aus nnd bricht wirklich eine Leidenszeit der Kirche
herein, so müssen wir uns mit christlichem Gottvertrauen und
Zuversicht zu dem endlichen Sieg seiner Sache drein schicken. Wie ein
Pfarrer, der sich über die Erfolglosigkeit seines Wirkens grämt, sich

zum Tröste sagen kann; wenn der eifrige Pfarrer wenig ausrichtet,
so kann auch der faule nicht viel verderben — so darf man auch an
die richtige Gestaltung des Verhältnisses von Kirche und Staat nicht
zu große Hoffnungen, an seine Verschlechterung nicht zu große
Befürchtungen knüpfen. Wir fassen das in die These zusammen: Es
gibt keine Lösung, die das Problem Kirche und Staat
aus der Welt schafft und das Reich Gottes ist nicht von
der richtigen Lösung abhängig.

z. vie raclllkalen Rötungen.
Der häufigste Fehler ist der, daß man so über die Frage redet,

als gäbe es überhaupt bloß zwei Lösungen: Die reine Staatskirche
und die radikale Trennung. Der eine erklärt sich für Trennung, weil
er sich nicht mit der bisherigen Form der Staatskirche befreunden
kann; der andere befürwortet die Staatskirche, weil ihm die radikale
Trennung nicht behagt. Es gibt aber noch viele andere Möglichkeiten,
unser Land bietet eine wahre Musterkarte, in jedem Kanton ist das
Verhältnis wieder anders*). Meines Erachtens sind die radikalen
Lösungen überhaupt unmöglich.

*) Eine Zusammenstellung der kantonalen Kirchenverfassungen gibt das
Schriftchen von C. Stuckert: Was ist den Reichsdeutschen an den kirchlichen
Zuständen der Schweiz interessant? Tübingen, Mohr. 7« Cts.



— 283 —

Wir vergleichen Kirche und Staat mit zwei Kreisen; diese können
sich decken, sich schneiden oder sich gar nicht berühren. Das erstere
ist der Fall bei der reinen Staatskirche, resp. dem Kirchenstaat, wo
jeder Staatsbürger ohne weiteres Kirchenglied ist und umgekehrt.
Das ist in unserer Zeit der konfessionellen Mischung, des Sektenwesens
und des Freidenkertums nicht durchzuführen. Es kann höchstens so

liegen, daß der größere Kreis, der Staat, den kleinern in sich

einschließt, d. h. der Staat die Kirche regiert und verwaltet, aber der

Staatsbürger nicht 6« ipso zur Kirche gehört. So liegt es heute
noch im Kanton Baselland. Was dagegen einzuwenden ist, soll später
zur Sprache kommen. Im allgemeinen wird sich der moderne,
konfessionell gemischte Staat nicht fo tief in interne kirchliche Angelegenheiten

einlassen wollen.
Zweiter Fall: Die beiden Kreise berühren sich gar nicht. Der

Staat hat die weltlichen, die Kirche die geistlichen Angelegenheiten zu
besorgen. Beide gehen einander gar nichts an. Das hat jüngst —
nach den Zeitungsberichten — der erste Referent am Predigerfest in
Bern vertreten. Aber einmal sind wir nicht imstande, Geistliches und
Weltliches fo zu trennen. Die Religion will eine Lebensmacht, nicht
eine abgegrenzte Provinz des Lebens fein. Die Kirche braucht immer
sichtbare Organisation, Rechtsformen und kann dabei die Hilfe des

Staates nicht entbehren. Der Staat aber kann einer fo wichtigen
und umfassenden, fo zentrale Lebensinteressen vertretenden Organisation
loie der Kirche gar nicht gleichgiltig gegenüberstehen; er muß über sie

wachen, sie in gewissen Schranken halten.
Man argumentiere nicht mit Amerika. Dort ist allerdings die

Trennung radikal. Aber wer garantiert, daß dort nicht in
allernächster Zeit das Problem brennend wird, indem vielleicht einzelne
Kirchen in religiöse Exzentrizitäten verfallen und der Staat einschreiten
muß, oder der Staatsregierung sich eine solche Brutalität und
Korruption bemächtigt, daß sich die Kirchen gegen sie auflehnen! Und
gesetzt der Fall, bei uns werde der kommunistische Staat Wirklichkeit
und mache Ernst mit dem Satz: „Religion ist Privatsache" — er könnte
das Problem höchstens sür hundert Jahre aus der Welt schaffen; sehr
wahrscheinlich würde es aber schon im ersten Jahre wieder auftauchen.
Unsere zweite These lautet deshalb: Sowohl die reine Staatskirche

als die radikale Trennung sind bei uns undurchführbar.

Es bleibt der Fall übrig, daß die beiden Kreise sich schneiden;
aber in welchem Maße? Man kann diese Frage vom Standpunkt des
Staates oder dem der Kirche aus beantworten.

z. vie ?rage vom Standpunkt Ses Staates aus.

Die Frage, wie das Verhältnis zur Kirche im Interesse des
Staates gestaltet werden soll, wird oft verwechselt mit der andern



— 284 —

Wie soll es im Interesse des Volkes gestaltet werden? Damns wird
dann flugs geantwortet: „Die Kirche ist zum Wohl des Volkes
unentbehrlich, also soll der Staat die Kirche erhalten". Aber der Staat ist
nicht das Volk, fondern nnr seine äußere Organisation und das ist
eben die Frage, ob er alles in die Hand nehmen soll, was dem Wohle
des Volkes dient.

Zwei Auffassungen stehen einander gegenüber. Nach der ersten,
deren klassisches Land Amerika ist, ist er bloß Rechtsstaat. Er hat
die Sicherheit, Leib und Leben, Ehre und Besitz der Bürger nach
außen und innen zu schützen durch Militär- und Rechtswesen, er hat
auch für die Möglichkeit des Verkehrs zu sorgen, alles Uebrige überläßt

er der privaten Initiative. Da ist es klar, daß er sich auch um
die Religion der Bürger nicht kümmert.

Dem Ideal des bloßen Rechtsstaates (der Staat hat möglichst
wenig zu sagen) steht dasjenige des Kultur st a a te s gegenüber: es
entspricht unsern europäischen Traditionen. Es ist Aufgabe des Staates,
das ganze Kulturleben des Volkes zu fördern: Erziehung, Kunst
und Wissenschaft. Soll er anch die Pflege der Religion in den Kreis
seiner Aufgaben ziehen? Eine große Partei, die sonst durchaus den
Kulturstaat will, die sozialistische, verneint es; die Religion soll Privatsache

sein. Diese Stellungnahme ist daraus zu erklären, daß die
Partei im ganzen die Religion als kulturfeindliche Macht, als Stütze
des Kapitalismus, im besten Fall als pathologische Liebhaberei Einzelner
ansieht. Ist einmal, wie zu hoffen steht, dieser Jrrtnm überwunden,
so ist durchaus nicht einzusehen, warum der Staat, der doch Universitäten,

Kunstakademien und -Sammlungen, Musik- und Theatergesellschaften

unterhält oder subventioniert, die Pflege eines sv mächtigen
und weitverbreiteten Lebensinteresses aus seinem Tätigkeitsgebiet
ausschließen sollte. Wenn die Religion eine bestimmende Macht im Kulturleben

unseres Volkes ist und wieder mehr wird (vgl. die Artikel von
Hartmann über religiöse Knltnr), fo ist kein Grund zu finden, warum
der Kulturstaat diese Tatsache ignorieren sollte. Nur vom Grundsatz
des bloßen Rechtsstaates aus kann man volle Neutralität des Staates
der Religion gegenüber fordern. Man wende auch nicht die Parität
ein; es steht ja nirgends geschrieben, daß der Staat nur den Bedürfnissen

einer Konfession dienen dürfe. Vom Staatsgedanken aus läßt
sich nicht einmal etwas dagegen einwenden, wenn der Staat aus den
Steuern aller Bürger seine Beiträge an die Kirchenkosten entrichtet;
warum sollte er eher Beiträge an Theater zahlen?

Der Staat hat keinen Grund, von sich aus die Kirche aus
feinem Gebiet auszuschließen. Eine andere Frage jedoch ist es, ob er
Grund hat, sie festzuhalten, wenn sie von sich aus Lockerung oder
Lösung des Verhältnisses erstrebt. Man hat das behauptet mit der
törichten Begründung, der Staat habe ein Interesse daran, daß ihm
die Kirche tüchtige Bürger erziehe. Es muß aber scharf gegen die

Meinung protestiert werden, die Kirche habe loyale Untertanen zu



— 285 —

erziehen. Diese Meinung hat in Deutschland, wo so Viele wollen,
„daß dem Volk die Religion erhalten werde", die Kirche gründlich in
Mißkredit gebracht und die Folgen haben auch wir zu tragen. Allerdings

will die Kirche tüchtige Menschen erziehen, aber nicht dem Staat
zuliebe. Ist es nicht eine Beleidigung der Kirche, vorauszusetzen, sie
werde diefe Arbeit eher leisten, wenn sie vom Staat damit beauftragt
und dafür bezahlt wird? Und wenn es Zeiten gibt, wo der Staat
von dieser Arbeit der Kirche Vorteil hat, ja wenn es leider sogar
vorkommt, daß sich die Kirche znr Liebedienerin des Staates erniedrigt
und er sie mit feiner Macht und seinem Geld zwingt, die gerade
bestehenden staatlichen Verhältnisse im Namen der Religion zu
sanktionieren, so kann zum Glück dafür auch der umgekehrte Fall eintreten,
daß die Kirche dem Staat recht unbequem wird, auf die Seite der
Gegner seiner gegenwärtigen Ordnung tritt und dort mutig ihre
Stimme erhebt — und eine Kirche, die in dieser Weise Charakter
zeigt, kann ihm mehr schaden, als eine fügsame Kirche mit ihrem
gebrochenen Rückgrat ihm je nützen kann. Ich will nicht versäumen,
zu bemerken, daß diese Möglichkeit ebensowohl im sozialistischen wie
im kapitalistischen Staat eintreten könnte. Wenn der Staat sie bedenkt,
so hat er kein Interesse mehr, die Kirche wider ihren Willen an sich

zu fesseln, besonders da auch rechtliche und finanzielle Abhängigkeit
diese Möglichkeit erschweren, aber nicht verhindern könnte. So kommen
wir zu der These:

Der Staat als Kulturstaat hat keinen Grund, die
Kirche aus dem Bereich seiner Tätigkeit auszuscheiden,
aber auch kein Interesse, sie wider ihren Willen darin
festzuhalten.

4. Me 5rage vom 5tanSpunM Ser Mede zuz.

Hat die Kirche ein Interesse, die Verbindung von sich aus zu
lösen? Wie wir zwischen bloßem Rechtsstaat und Kulturftaat wählen
mußten, um das Interesse des Staates an der Frage markieren zu
können, so müssen wir auch hier zuerst eine Vorfrage über das Wesen
der Kirche erledigen, nämlich:

s) Freikirche oder Volkskirche?
Eine öfters gehörte Argumentation lautet: Religion ist eine so

innerliche Sache, daß die, welche sie Pflegen wollen, allein dafür
aufkommen müssen, sich dafür aber auch jede Einmischung von andern
verbitten dürfen. Die religiösen Menschen sollen sich zu einem
geschlossenen Verein, d. h. einer Freikirche oder Sekte zusammentun.
Dabei ist dem Satz: Religion ist Privatsache, ebenso Genüge getan
wie dem andern: Religion ist Gemeinfchaftssache.

Dabei wird aber vergessen, daß die Religion nicht nur den

Gemeinschafts-, sondern auch den Missionstrieb in sich trägt; sie möchte



— 286 —

möglichst Viele ergreifen uud sie möglichst intensiv durchdringen, sie

möchte ein Kultnrfaktor, eine Lebensmacht sein. Kann sie das in der
Form der Freikirche, des religiösen Vereins? Ich will das nicht
absolut verneinen; aber gibt es nicht doch wirksamere Wege? Einen fein
gebildeten Herrn, der bei starker religiöser Skepsis doch mit der Religion
nicht brechen wollte, hörte ich äußern: wenn einmal die Trennung
durchgeführt ist, hat unsereiner keine Heimat mehr. Das ist durchaus
richtig wenn sich lauter geschlossene Gemeinschaften der schon Frommen
bilden. Was wird aber dann aus den noch nicht Frommen, für
welche die Kirche doch noch viel notwendiger ist? Suchende, Zweifelnde,
Irrende, Schwankende haben dann tatsächlich keine Heimat mehr. Die
Freikirchen verlieren die Möglichkeit der Einwirkung auf weitere
Kreise, sie verlieren den Kontakt mit dem weiten Kulturleben des
Volkes. Sie werden dadurch immer enger und tragen die Tendenz
zu immer weitergehender Spaltung und Zersplitterung in sich. Die
Sektengeschichte kann das vielfach bestätigen.

Man sagt auch etwa: Die Freikirche ist die ehrlichste Form.
Unsere Landeskirchen sind Sammelpunkte unzähliger Namenchristen,
man kann zu ihnen gehören, ja Aemter in ihnen bekleiden und doch

nichts weniger als ein guter Christ sein; das ist ein unwahrer Zustand.
Aber sind denn die Freikirchen davor sicher? Wenn sie Vereinigungen
von wirklichen Christen sein wollen, fo müsfen sie Merkmale des wahren
Christentums aufstellen. Merkmale können nur äußerlich sichtbare
Dinge sein, und da man nicht warten kann, bis man Alle an ihren
Früchten erkennt, so wählt man formuliertes Bekenntnis und fixierte
christlich-kirchliche Sitte. Können Namenchristen diese Merkmale nicht
auch aufweisen? Zudem darf eine Kirche diese Merkmale, dieses Minimum

der Christlichkeit, nicht zu hoch ansetzen, sonst beschränkt sie ihren
eigenen Kreis und ihre Wirkung auf zu enges Gebiet. Dadurch aber
entsteht der Wahn, als sei der, welcher dieses Minimum aufweist,
schon ein vollkommener Christ; das Ideal wird heruntergeschraubt.

Alle die Gefahren jeder Kirche, von denen wir in der vorletzten
Nummer gehört haben, sind weitaus am größten in der Freikirche;
die Verwechslung von Kirchlichkeit und Christlichkeit, von Kirche und
Reich Gottes hat in ihr am meisten ihre Stätte; wie leicht wird da
die Zugehörigkeit zur Kirche als Beweis christlicher Gesinnung, die

Beteiligung an ihrem Kultus und ihren Liebeswerken als Betätigung
wirklicher Frömmigkeit angesehen, wie leicht wird man da den frommen
Schein als Ersatz sür die Wirklichkeit nehmen! Dogmatische Starrheit
und kirchliche Korrektheit nisten sich ein, und der Fanatismus findet
den besten Nährboden in der geschlossenen Gemeinschaft derer, die sich

gegenseitig in das Bewußtsein ihrer besonder« Christlichkeit
hineinsteigern.

Der Verein ist die ungünstigste Form für die Kirche. Sie soll
den Charakter einer öffentlichen Institution sür Pflege des religiösen
Lebens beibehalten. Da sie Allen dienen möchte, soll sie auch möglichst



— 287 —

Alle umfassen und keinen von sich ausschließen, der sich nicht selbst
ausschließt. Innerhalb dieses weiten Rahmens dürfte sie auch mehr
Gelegenheit für Pflege religiöser Gemeinschast bieten, ohne diejenigen,
die solche Gelegenheit nicht benutzen, zn Mitgliedern zweiter Klasse zu
stempeln und eine Absonderung der Frommen von den Unfrommen
zu begünstigen. Wenn sie so ihre Tore weit auftut, wird sie Fühlung
mit dem Volksleben behalten und dadurch die nötige Weitherzigkeit
bewahren. Wenn es durch ihre Organisation noch nicht deutlich genug
geworden ist, kann sie auch ausdrücklich erklären, daß man dadurch,
daß man zu ihr gehört, noch kein Christ ist, fondern daß sie bloß die

Organisation aller Versuche ist, die Menschen zu Christen zu machen.
Deshalb halte ich es auch, nebenbei gesagt, für verkehrt, die Taufe
als Merkmal der Zugehörigkeit zu benutzen; auch schon diese Schranke
ist zu eng, und dazu verderbt man die religiöse Bedeutung der Taufe,
wenn man ihr eine rechtliche Bedeutung gibt. Natürlich kann niemand
gezwungen werden, die Kirche zu unterstützen; es kann aber auch
niemand aus ihr herausgeworfen werden.

Es ist die Furcht Vieler, das Aufhören der Staatskirche würde
eine endlose Zersplitterung in lauter Sonderkirchlein mit sich bringen.
Diese Folge wäre allerdings zu bedauern. Aber es muß nicht so

sein, und die Furcht, daß unsere positive Partei die Losung der Separation

in eine Bekenntniskirche ausgebe, ist heute wenig mehr
begründet. Aus Genf hörte man allerdings neuestens wieder pessimistische
Stimmen, die das Zustandekommen einer umfassenden Volkskirche
bezweifeln. Dort hat man sich aber von der Trennung überraschen
lassen. Jedoch der kluge Mann baut vor, das heißt in diesem Fall:
man kann nicht genug die Notwendigkeit der Erhaltung einer Volkskirche

betonen, damit nicht, wenn einmal der Staat der Kirche den

Stuhl vor die Türe setzen sollte, sie sich in lauter Freikirchlein auflöst.

Denn, so formulieren wir die These:
Der Aufgabe der Kirche entspricht nicht die Form

der Freikirche, des geschlossenen religiösen Vereins,
sondern diejenige der Volks- oder Landeskirche als öffentlicher

Institution.
Vvn diesem Grundsatze aus suchen wir

b) Das beste Verhältnis der Volkskirche zum Staat.
Die Kirche kommt einmal nicht aus ohne den nsrvus rsrrirn,

das Geld. Woher soll sie es beschaffen? Wir haben gesehen, daß der
Kulturstaat keinen Grund hat, ihr dasselbe zu versagen. Aber tut
die Kirche gut, es sich von ihm geben zu lassen? Nein, sie soll
möglichste finanzielle Unabhängigkeit vom Staat erstreben. Ungerecht ist
es, wenn eine Kirche die Vergünstigung staatlicher Finanzierung
allein genießen will, während andere leer ausgehen, wenn z. B. wie
in Basel Juden und römische Katholiken ihre kirchlichen Bedürfnisse
allein bestreiten, auf dem Steuerwege aber an diejenigen der Pro-



— 288 —

testanten und Altkatholiken beitragen müssen. Je weiter die konfessionelle
Mischung fortschreitet, umso unhaltbarer wird dieser Zustand, und die

Kirche sollte nur schon zu stolz sein, noch länger von ihm profitieren
zu wollen. Man fürchte doch nicht, die Einführung einer Kultussteuer
werde zahlreiche Austritte provozieren. In den ostschweizerischen
Kantonen haben wir sie ja schon lange, ohne daß die gefürchtete Folge
häufig eintritt. Drückend würde eine solche Steuer niemals.

Die finanzielle Unabhängigkeit liegt auch sehr im Interesse der
Kirche. Es ist für sie äußerst hemmend, wenn jeder Kirchenbau, jede

Errichtung einer neuen Pfarrstelle, ja jede Gasflamme in einem
Unterrichtszimmer dem guten Willen einer interkonfessionellen und
großenteils indifferenten Staatsbehörde abgerungen werden muß.
Davon, daß die Gemeinde, wie heutzutage dringend not täte, den
Kreis ihrer Tätigkeit erweitern und Unternehmungen wie Gemeinde-
und Hauspflege, Fürsorge für die konfirmierte Jugend, Familien- und
Diskussionsabende u. a. an die Hand nehmen könnte, ist dabei vollends
nicht die Rede. Die finanzielle Abhängigkeit vom Staat raubt der
Kirche die Beweglichkeit und Entwicklungsfähigkeit.

Wer zahlt, befiehlt. Aus der finanziellen Abhängigkeit folgt
von selbst eine solche in Fragen der Verwaltung und Gesetzgebung.
Die Kirche sollte doch nicht von konfessionell gemischten und indifferenten
Behörden regiert sein, sie sollte ihre eigenen, gesetzgebenden und
Verwaltungsbehörden haben. Je größer ihre Selbständigkeit auch auf
diesem Gebiet, umso besser. Wir haben schon gesagt, daß auch die
Staatsbehörden gar nicht das Verlangen haben werden, sich in die
internen Angelegenheiten der Kirche stark einzumischen. Die Kirche
braucht keineswegs auf den Charakter einer umfassenden Volks- und
Landeskirche zu verzichten, wenn sie sich dergestalt vom Staat
unabhängig macht.

Die Kirche tut überhaupt gut, dafür zu sorgen, daß sie nicht
bloß Beauftragte des Staates ist. Wir greifen zurück auf unsern
Protest gegen die Meinung, sie habe die Aufgabe, loyale Staatsbürger
zu erziehen; sie will religiöse Menschen erziehen, aber nicht weil diese

zu irgend einem anderen Zweck tauglich sind, sondern weil sie ihren
selbständigen Wert in sich tragen. Die Kirche darf und foll als
selbständige Größe, nicht von Staates-, sondern von Gottes Gnaden
auftreten. Wir brauchen kaum noch zu bemerken, daß wir deshalb nicht
einer Verwechslung von Kirche nnd Reich Gottes das Wort reden.
Sie bleibt uns ein sehr unzulängliches Werkzeug, um das Reich Gottes
zu bauen; aber daß sie ein Werkzeug Gottes, nicht des Staates sein
will, sollte doch klar werden. Deshalb soll sie möglichste Unabhängigkeit
fordern. Sie wird so auch leichter den Mut finden, gegen Ungerechtigkeiten

der Staatsgewalt zu protestieren. Und wenn betont wird, daß
Kirche und Staat beide in ihrer Weise dem Wohl des Volkes dienen,
so kann man daraus noch nicht folgern, daß sie sich auch möglichst
decken sollen; es können ja beide unabhängig ihren Dienst leisten.



— 289 —

Allerdings kann auch eine solche Kirche den Staat nicht
entbehren; sie muß sich ihre Freiheiten von ihm garantieren lassen. Wenn
der Staat den guten Willen hat, so kann sie ihre Verfassung als Teil
der Staatsverfassung sanktionieren lassen, kann aus den Händen des
Staates das Steuerrecht, das Recht, Wahlen und Abstimmungen
vornehmen, die Gesetzeskraft für ihre Beschlüsse und Verordnungen
empfangen, sie kann sich auch der Finanzkontrolle des Staates
unterziehen, und ich wüßte nicht, warum sie auf alle diefe Dienste des
Staates verzichten sollte; sie begibt sich damit noch nicht in sklavische
Abhängigkeit. Und wenn die Kirche nicht abwartet, bis ihr der Staat
das Verhältnis kündet, sondern selbst die Initiative zu seiner Revision
ergreift, kann sie hoffen, die günstige Lösung durchzusetzen.

Sollte aber der Staat von sich aus die Kirche von seinem
Tätigkeitsgebiet ausschließen, so wird er diese Dienste verweigern. So
ist es jüngst in Genf geschehen. In diesem Fall läßt sich die Volkskirche

doch noch festhalten in Form der Stiftung; dieser darf der
Staat so wenig wie irgend einer andern Stiftung seinen Rechtsschutz
entziehen. Nur muß Vorsorge getroffen werden, daß es nicht geht
wie in Schottland. Als die dortige Freikirche mit überwältigender
Majorität die Fusion mit der Presbyterianerkirche beschlossen hatte,
erklärte eine kleine Majorität bornierter Hochlandspfarrer, die neue
vereinigte Kirche könne nicht als Rechtsnachfolgerin der alten freien
Kirche gelten, da sie deren Bekenntnisgrundlage anfgegeben habe; und
die Herren Juristen gaben ihnen Recht und sprachen das große
Stiftungsvermögen, theologische Fakultät, Missiouswerke u. s. w. dem
Häuflein Hochlandspfarrer und ihren Gemeinden zu. Die Juristen,
die sonst in der Kirche noch mehr verdorben haben als die Theologen,
hätten hier einmal eine würdige Aufgabe, eine Form der Stiftung
zn finden, wo diese Folge ausgeschlossen, die Beweglichkeit und
Entwicklungsfähigkeit nicht unterbunden ist. Aber auch über eine solche

Stiftung könnte der Staat nicht alle Kontrolle fahren lassen; er muß
und darf drüber wachen, daß die Kirche nicht ein Staat im Staate wird.

Man behauptet oft, wenn die Staatskirche gefallen fei, so müsse
auch der Religionsunterricht in der Schule und die theologische
Fakultät folgen. Aber warum sollte denn, wenn die bisherige Staatskirche

aufgehoben ist, der Staat dergleichen tun, als sei keine Kirche
mehr vorhanden? Warum sollte der Kulturstaat, der seine Bürger
recht erziehen möchte und dabei die Religion für unentbehrlich hält,
eine solche unabhängige Volkskirche als Luft behandeln und ihre Dienste
nicht in Anspruch nehmen können? Wenn er die Wissenschaft fördert,
warnm sollte er die theologische davon ausnehmen? Die Aerzte sind
auch keine Staatsbeamten und doch sorgt der Staat für ihre
Ausbildung und für die Förderung ihrer Wissenschaft; warum die Pfarrer
anders behandeln, selbst wenn sie ihr geistliches Amt ganz auf eigene
Faust betrieben? Also Aufhebung der staatlichen theologischen

Fakultäten ist keineswegs die Konsequenz der



— 290 —

Lösung des bisherigen Verhältnisses und die Kirche sollte
sich schon jetzt energisch gegen diesen Irrtum wehren. Falls aber der
Staat in beiden Punkten versagt, sollte da eine umfassende Landeskirche

nicht Ersatz schaffen können? Einen großen Teil des Unterrichts
hat sie ja schon in eigener Hand. Und eine theologische Fakultät —
es brauchten ja nicht drei für jede Landessprache zu sein — würden
sämtliche kantonale Landeskirchen im Vereine wohl auch noch
aufbringen können, ohne daß dieselbe auf das Niveau der Priesterseminare
sinken müßte. In manchen Gegenden Deutschlands wäre vielleicht zu
fürchten, daß eine solche kirchliche Fakultät wie überhaupt eine solche

finanziell und legislativ unabhängige Kirche in die Gewalt der Reaktion
geriete. Bei uns ist diese Besorgnis ganz unbegründet. Immerhin
soll die Kirche diesen Weg nicht betreten, wenn sie nicht muß. Wir
kommen deshalb zu unserer letzten These:

Die Kirche kann nie alle Verbindungen mit dem
Staate lösen, aber sie tut gut, sich möglichste Selbständigkeit

in Finanzen, Verwaltung und Gesetzgebung zu
erkämpfen und vom Staate garantieren zu lassen, bevor
der Staat von sich aus in einer für sie ungünstigeren
Weife die Verbindung löst. R. Liechtenhan.

Me ftauptrlcbtung des Hevens.
Eine Erwiderung. *)

^>m Oktoberheft „Neue Wege" las ich mit Interesse Herrn Hagmanns
I Artikel über Dr. F. W. Försters „Schule und Charakter". Obschon^ ich mir bewußt bin, weder über Hrn. Hagmanns Artikel noch

über Herrn Försters Schrift ein maßgebendes Urteil abgeben zu können,
so sei es mir doch gestattet, auf einige Punkte hinzuweisen, in denen
mir scheint, H. sei F. nicht ganz gerecht worden.

H. findet, F. werte Spiel, Handfertigkeit, Experiment,
Beobachtung gerade in Bezug auf Charakterbildung zu wenig hoch. Man
vergleiche, was F. in „Sexualethik und Sexualpädagogik" schreibt über

Experiment: „Einmal bezieht sich die ethische Beurteilung
menschlicher Handlungsweisen auf Tatsachen und Znsammenhänge, die

in den verborgensten Tiefen des geschichtlichen nnd persönlichen Lebens
walten, der Methode einfacher wissenschaftlicher Untersuchung nur zum
allerklemsten Teile erreichbar sind und sich nur einer tiefen universellen
Lebenserfahrung, sowie einer ganz besonderen Intuition erschließen."

b. Handfertigkeit, Spiel und Beobachtung: (F. widmet
ihr ein ganzes Kapitel) „Pestalozzi ist mit Recht der Ansicht,

*) Siehe Nr. 1«.


	Kirche und Staat. 1., Das Problem ; 2., Die radikalen Lösungen ; 3., Die Frage vom Standpunkt des Staates aus ; 4., Die Frage vom Standpunkt der Kirche aus

