
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 1 (1906-1907)

Heft: 11

Artikel: Prediger und Gemeinde

Autor: Huppert, O.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-131508

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-131508
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 279 —

täglich heißumstrittene sein, dessen die wenigsten mehr froh werden,
sondern der Gegenwärtige, Lebendige, der heute noch die Sonne
scheinen läßt und ohne den wir nicht leben überhaupt nicht denken
können. Wir können nicht sagen: Sie kommt heute, morgen, diese

religiöse Kultur „Siehe da und siehe dort!" Was wir sagen ist:
Helft mit, daß sie kommen kann, nicht mit hastigem Reichgotteswerke,
dem die innere Unsicherheit und die Furcht vor der „Welt" auf der
Stirn geschrieben steht, sondern in erster Linie damit, daß Ihr selbst
den Willen habt und den Mut zu dieser religiösen Kultur. Wir
schließen mit einem Wort Paul de Lagardes (Deutsche Schriften pag. 247).

„Frömmigkeit ist wie für die einzelnen Menschen, so auch für
ein Volk, das Bewußtsein, zu gedeihen, im Sturm und Wind, wie im
Sonnenschein und milden Tau und durch dies alles auszureifen zur
Vollkommenheit, zu dem Ziel, das Gott der Nation und dem Einzelnen
gesteckt: Frömmigkeit ist das Bewußtsein höchster Gesundheit."

Prediger unci gemeinde.

HUft fchon passierte es mir, daß ich nach einer Predigt innerlich soI » sehr ergriffen war, daß ich unwillkürlich das Bedürfnis empfand,
mich mit andern Kirchenbesuchern darüber auszusprechen. Dann

war ich manchmal nicht wenig erstaunt und unangenehm berührt, über
das, was mich fo sehr erbaut hatte, ein abfälliges Urteil zu hören.
Zuweilen empfand ich den dadurch verursachten Zwiespalt besonders
schwer, nämlich wenn ich von der Lauterkeit des Charakters desjenigen,
welcher sich zu mir in Gegensatz stellte, ebenso überzeugt war, wie
von dem großen religiösen Wert der gehörten Predigt. Da in den

„Neuen Wegen" auch dem Laien Gelegenheit geboten werden soll,
feine Meinung in religiösen Fragen zu äußern, so möchte ich es
versuchen, nachfolgend darzustellen, warum es so schwer ist für einen
Geistlichen, allen gläubigen Mitgliedern seiner Gemeinde in ihrem
Bedürfnis nach religiöser Erbauung gerecht zu werden.

Es gibt dreierlei verschiedene Kirchenbesucher. Ein Teil geht zur
Kirche, weil er es so gewohnt ist und es sich für einen Christen nach
seiner Meinung so gehört. Welcher Art der Gottesdienst ist, das ist
ihm ziemlich gleich, die Hauptsache bleibt ihm, daß sie nicht zu lang
sei: Von ihm soll weiter nicht gesprochen werden.

Unter denjenigen Menschen, die in die Kirche gehen, aus einem
inneren Bedürfnis heraus, ist die Zahl derer sehr groß, die an der
gottesdienstlichen Handlung selbst Befriedigung finden wollen und
können, so daß z. B. der lithurgische Gottesdienst sie unter Umständen
Gott näher bringt als eine Predigt. Alle, von einem hohen Wert
ihrer Kirche überzeugten Katholiken gehören hierher, aber auch viele,



— 280 —

sehr viele Protestanten. Christen, die so veranlagt sind, haben es nicht
sehr schwer. Sie alle werden dadurch mehr oder weniger ausgezeichnet
sein, daß sie suggestivem Einfluß leicht zugänglich sind. Sie gehen zur
Kirche, um immer wieder zu hören, daß es einen Gott gibt, daß
Christus uns von unsern Sünden erlöst. Je stärker und mächtiger
dies von der Kanzel herunter betont wird, um so gefestigter verlassen
sie das Gotteshaus. Geistliche, die über eine gute Redegabe verfügen
und dadurch, sowie durch ihre ganze Persönlichkeit große suggestive
Kraft ausüben können, vermögen da als Prediger außerordentlich viel
zu leisten.

Besonders unter der jüngeren Generation gibt es heute viele
reflektierende Menschen, die den Glauben, der ihnen durch Eltern und
Schule gegeben wurde, nicht sv ohne weiteres hinnehmen konnten,
fondern welche der Zweifel, die sich ihnen immer wieder aufdrängten,
erst durch wirksame innere Erlebnisse Herr wurden. Solche Menschen
mußten sich ihren Glauben Stück für Stück erkämpfen, er ist dann
allerdings bei ihnen auch um so fester und stärker. Suggestivem Einfluß

werden sie gerade auf dem Gebiet der Religion nicht so leicht
zugänglich sein nnd ein Geistlicher, der auf den naiv Gläubigen durch
seine Redegabe so stark einwirken kann, wird ihnen unter Umständen
gar nichts geben können. Ein Gläubiger dieser Art geht zur Kirche,
hauptsächlich der Predigt wegen und je mehr ihn diese durch die tiefen
Gänge menschlichen Wesens führt, um so größeren Eindruck macht sie

auf ihn. Er will durch den Kirchenbesuch nicht sowohl eine Bestärkung
seines Glaubens, als vielmehr eine Besserung des inneren Menschen.
Je mehr ihm wahres inneres Erleben, von tiefem sittlichem Geist
getragen, dargestellt wird, um so stärker wirkt die Predigt auf ihn ein.
Jeder Versuch, ihm durch starke, in überzeugende Form gekleidete
Worte, Gott näher zu bringen, würde mißlingen und ihn nnter
Umständen sogar abstoßen.

Daß derjenige Prediger, der den zuletzt genannten Gläubigen
etwas bieten kann, am meisten leistet, ist wohl ohne weiteres klar.
Suggestive Kraft auf dem Gebiet der Religion ist sicher nicht entbehrlich,

es darf ihr aber gerade in der Predigt nicht die Hauptrolle
zuerteilt werden. Wenn man Menschen in der Kirche an Beeinflußung
gewöhnt, dann bestärkt man sie höchstens scheinbar in ihrem Glanben.
Echter Glaube, der im Leben Stand hält, wird immer nnr aus dem

Innern der Menschen herauskommen, er wird stets mehr oder^weniger
erkämpft sein und je mehr man dazu geführt wird, innere Erlebnisse
auf ihren wahren Wert hin zu verstehen, um so fester wird das
Vertrauen darauf werden, daß wir nicht das Werkzeug des blinden
Zufalls sind, sondern in Gottes Hand stehen. Natürlich werden kraftvolle

Persönlichkeiten, wie auf allen Gebieten, so auch auf dem der
Theologie, am meisten leisten können, aber nur dann, wenn sie ihre
überzeugende Kraft nicht nur dazu benutzen, das rein Positive in der
christlichen Religion zu betonen, sondern wenn sie es verstehen, die



- 281 -
Lehre Christi in Beziehung zn setzen zu unserm Kulturleben, wenn sie

zeigen, daß man zwar in Allem zunächst Christ sein soll, daneben aber
auch ein tätiges Glied im Kampfe der Arbeit. Dann werden
aufmerksame, denkende Kirchenbesucher nicht danach verlangen, es immer
wieder ausgesprochen zu hören, daß es einen Gott gibt, einfach
deshalb nicht, weil sie in Allem Gott sehen, sie werden dann aus sich

selbst heraus dazu kommen, die erlösende Kraft, die Christus der
Menschheit gab, zu verspüren. O. Huppert.

Webe uns Staat.
>. Das prsdiem.

»»Hanchmal will nns vorkommen, es sei über diese Frage nachgerade

I genug geredet worden und man würde besser darüber schweigen,H « bis die Aufgabe einer praktischen Lösung sich einstellt. Aber
über ein Problem, das so alle Köpfe und Herzen beschäftigt, dürfen
die „Neuen Wege" doch nicht hinweggehen. Und trotz allem bisherigen^
Reden darüber gibt es noch manche Unklarheit zu beseitigen.

Es kann sich für uns nicht darum handeln, eine Lösung der
Frage zu geben. Denn sie kann überhaupt nie endgiltig gelöst werden;
sie ist eins der ewigen Probleme, die nie verschwinden werden, solange
es in sich selbst widerspruchsvolle Menschen gibt; es beruht auf einer
innern Spannung im menschlichen Leben, die in dieser unvollkommenen
Welt unvermeidlich ist. Wir leben in dieser sichtbaren Welt und sollen
uns doch über sie erheben; wir haben unsere Arbeit in ihr und unser
Ziel über ihr. Wir dürfen von der Höhe der Ideale, der Strenge
der Prinzipien nichts preisgeben und müssen doch mit der „Herzens-
härtigkeit" der Menschen rechnen. Daraus entsteht das Problem.

Es ist allerdings noch nicht vorhanden auf der Stufe der Nationalreligion,

wo es dem ganzen Volk selbstverständlich ist, seinen Nationalgott

zu verehren und von ihm Förderung des nationalen Lebens zu
erwarten. Die Spannung beginnt da, wo die Erkenntnis aufgeht,
daß der Gvtt an den Einzelnen nicht als Gliedern seines Volkes,
sondern als sittlichen Persönlichkeiten Gefallen finde, wo deshalb die
Religion Sache der persönlichen Ueberzeugung und des individuellen
sittlichen Strebens wird. Es wäre eine lohnende Aufgabe, das Problem
von Kirche und Staat einmal durch die ganze Religionsgeschichte zu
verfolgen. Könige und Priester, Imperatoren nnd Christen, Kaiser
und Päpste, Minister und Bischöfe, die gegeneinander kämpfen, sind
lebendige Repräsentanten des Problems. Ist es an einem Ort zur
Ruhe gebracht, so wird es alsbald an einem andern wieder erwachen.
Kirche und Staat machen beide an ihre Angehörigen gewisse
Herrschaftsansprüche und geraten dadurch in Konflikt.


	Prediger und Gemeinde

