
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 1 (1906-1907)

Heft: 11

Artikel: Religiöse Kultur (Schluss)

Autor: Hartmann, B.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-131507

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-131507
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«usgabê.

Es glänz' auf dir ein Wiederschein
Des Landes, aus dem du verbannt,
Des Hauses, das nach Erdenpein
Sein Dach um deine Ruhe spannt.

Ein Gottesgruß an jedes Herz,
Ein Bürge einer bessern Welt,
Das sei der Mensch: in Lust und Schmerz
Ist's mit ihm selig dann bestellt.

Paul de Lagarde.

«eliglöse «ultur.
(Schluß.)

FF Dir wollten einen Ausblick geben und sind nun, scheinbar
^H.» wenigstens, doch im Rückblick stecken geblieben. Wer uns mit

vollem Verständnis gefolgt ist, wird indes gerade durch den
Rückblick, den wir gaben, veranlaßt worden sein, die Richtung zu
nehmen, nach der wir eine nene religiöse Kultur aufsteigen sehen.

Vor allem wird eines deutlich fein: Wir betrachten ein
Stehenbleiben bei der religiösen Kultur der
Reformationszeit als eine Unmöglichkeit. Wir sind sehr weit
entfernt, in Paul de Lagardes Geringschätzung der Reformationszeit
einzustimmen, aber ebenso sest stellen wir uns auf seine Seite, wenn er
ein ehrliches Weitergehen über den Protestantismus der Reformation
hinaus verlangt.

*) Aus Gedichte von P. de L. Gesamtausgabe. Göttingen 1897, Luede Sc

Horstmann,



— 274 —

Die vben skizzierte Entwicklung hat uns gezeigt, welch' wichtige
Teile des geistigen, uud sozialen Lebens der Gegenwart von der Kultur
der Reformationszeit kaum berührt, geschweige denn verarbeitet worden
sind, auch wenn sie alle in jener Zeit bereits im Keime vorhanden
waren. Wie fern es mir liegt, die religiöse Bedeutung der Reformatoren
zu verkennen, Hab' ich an anderen Stellen wohl zur Genüge bewiesen.

Dennoch berührt es mich wie ein Belebungsversuch toter Massen,
wenn alljährlich beim Reformationsfest die Befreiung von den finstern
Mächten der Priesterkirche und des Aberglaubens gepriesen wird,
wenn Luthers Gnadenlehre uud Zwinglis Nüchternheit als die
Heilmittel auch für unsere Zeit weitergegeben werden. Wir hören immer
wieder die Klage, daß das Reformationsfest nicht recht volkstümlich
werden wolle. Und in der Tat, es schlägt bei denen nicht mehr ein,
die es am nötigsten hätten, sür eine religiöse Lebensanfchauung
gewonnen zu werden. Warum? Sie denken, was ist mir die Loslösung
vom Papsttum, was der Bruch mit abergläubischen Formen, die mir
so fern abliegen, wie die gepufften Aermel und Schnabelschuhe des
16. Jahrhunderts. Mich verlangt nach einer positiven Stellungnahme
zu Dingen, welche die Reformatoren kaum beschäftigten.

Mag das Reformationsfest weiterbestehen. Wertlos ist es nie.
Aber für die Regeneration unserer religiösen Kultur kommts in feiner
alten Form kaum in Betracht. Nicht umsonst ists ein Kind der
Reaktionszeit. Die ehrlichste Reformationspredigt ist die, welche offen
zugibt, wie wenig die Reformation ein Werk für ewige Zeiten ist und
wie dringend die Pflicht von uns verlangt, ihre Enge und ihr
Ungenauen anzuerkennen. Sie hat für ihre Tage eine religiöse Kultur
geschaffen, eine positive, bejahende Stellung zur Welt. Das war neben
gewissen religiösen Einzelgedanken ihr Größtes. Wenn wir aber heute
an sie anknüpfen, kanns im tiefsten Grunde nur den Zweck haben,
Mut zu schöpfen zur Wiederholung dieses Prozesses.

Wir haben früher mit Nachdruck ausgesprochen: Kultur ist
Bejahung der Gegenwart, und religiöse Kultur, die im Grunde einzig
mögliche, ist eine solche Bejahung mit Gott, d. h. mit der furchtlosen
Ueberzeugung, daß Gott nicht abseits schafft auch nicht in vergangenen
und veralteten Formen, sondern im Kleid der Gegenwart, wie
Uhdes Bilder ihn zeigen oder ein Büchlein wie Walter Classens
„Christus heute als unser Zeitgenosse."

Wenn ich richtig sehe, gilt es nornehmlich zu drei Dingen eine

positive Stellung zu gewinnen als religiöser Mensch: Das Griechentum,

Wissenschaft und Technik und die Demokratie, heute werden wir
sagen müssen die Sozialdemokratie. Sie sind die mächtigen Nebenflüsse

unserer alten christlichen Kultur geworden. Ehe wir sie

aufgenommen haben, ist keine neue religiöse Kultur möglich.
Unsere Stellung zum Griechentum oder wie die reformatorifche

Kirche es noch kurzweg nannte, znm Heidentum, ist bereits bedeutend
erleichtert, seitdem es ein Fach gibt, das Religionsgeschichte heißt,



— 275 —

und sich zur Aufgabe stellt, ohne Voreingenommenheit jede religiöse
Erscheinung ernst zu nehmen. Noch ist es leider nicht in tiefere
Schichten eingedrungen, und wir können nicht anders, als gerade der
Bibel, ihrer Sprache und durch die Zeit bestimmten Gedankenwelt
die Mitschuld beizumessen, daß es so schwer hält, mit diesem neuen
Empfinden ins Volk zu gelangen. Aber es wird kommen. Die Hauptsache

ist, daß wir die gewinnen, die schon heute zu einem vollen
Erfassen dieses Gedankens fähig sind. Wenn wir dazu gelangt sind,
jede Religivnsform ernst zu nehmen, sofern sie im stände war, shre
Bekenner sittlich auch nur um eine Spur zu heben, dann sehen wir
Gott darin. Das gilt von jeder Art „Heidentum", besonders aber
auch vom Griechentum. Denn wie eminent religiös dessen Kultur in
ihren gesundesten Zeiten war, wie religiös seine kulturschaffende
Philosophie — es hat auch eine kulturzerstörende gehabt — ist
erwiesen. Der griechische Humanismus, sein Menschentum, ist keine

Ausgeburt eines antireligiösen Geistes. Wo er sich überschlug in
Uebermenschentum und Frivolität, verlor er regelmäßig auch seine
kulturschaffende Macht.

Unsere Stellung zu wissenschaftlicher Forschung und
Technik haben wir schon in ihrem negativen Teil in unserer zweiten
Abhandlung gezeichnet, wo wir von der Zeit der religiösen Unkultur
sprachen. Sie geht auf Kant zurück und gipfelt darin, daß wir der
wissenschaftlichen Forschung allein überhaupt die kulturbildende Kraft
absprechen. Auf der anderen Seite aber länft sie hinaus auf eine

absolute religiöse Furchtlosigkeit. Ja mehr, wir gehen mit
Naumann darin einig, daß gerade in dem riesenhaften Fortschreiten
unserer Technik — und Technik ist ja nichts als angewandte
wissenschaftliche Forschung — ungeahnte Mengen religionsbefruchtender
Kräfte schlummern. Man hat zu Zeiten jeden Sieg der Technik einen
Stoß nach dem Herzen der Religion nennen wollen. Ja, es war ein
furchtbarer Stoß für die alte religiöse Kultur, als man anhub, Linsen
zu schleifen, mit denen man den Himmel absuchte, und Maschinen zu
bauen, mit denen man die alttestamentliche Welt patriarchalischen
Zusammenlebens der Völker zerstörte. Aber wir wissen heute, wie
gerade diese Umwälzungen in dem Maß, als sie den Menschen klein
machen und in unendliche Weiten hineinstellen, ihm die Notwendigkeit
aufzwingen, sich durch unsichtbare Kräfte höher zu erheben, wenn er
nicht an fich verzweifelnd im Wirbel der Atome und Kräfte untergehen
will. Die Wissenschaft in ihrem sogenannten Siegeslauf hat die Summe
der Geheimnisse nicht verringert, sondern vermehrt, die Technik mit
ihren verblüffendsten Großtaten hat den einzelnen Menschen nicht
größer, sondern kleiner gemacht. Es ist nichts nnrichtiger, als zu
meinen, das menschliche Kraftbewußtsein habe im allgemeinen mit den
Erfolgen feiner Forschung und seines emsigen technischen Suchens
zugenommen. Ein Raubritter des l4., ein Landsknecht des 16.
Jahrhunderts hatte viel mehr Uebermenschengefühle, als der Großkaufmann



— 276 —

unserer Tage oder ein Glied unserer technischen Regimenter. Warum
spricht man heute, so viel das Wort „Persönlichkeit" aus? Nicht nur,
weil so viele als unpersönliche Nummern an der Maschine stehen,
sondern weil die größte technische Tat den Täter noch nicht über
Gefetze und mathematische Formeln hinaushebt, d. h. persönlich leer
lassen kann.

Die Tatfache ist die, daß das menschliche Können scheinbar ins
Unermeßliche wächst, während der Mensch selbst kleiner wird und
bedeutungsloser. Ein furchtbarer Widerspruch, der sich nur darin löst,
daß dieses Fortschreiten eben nicht als Menschenwerk betrachtet wird,
und der Einzelne, der dran schafft, nicht nur als auf sich selbst gestellt.
Wir können, ja wir müssen der modernen Entwicklung von Wissen
und Können ein positiv religiöses Urteil entgegenbringen. Gott ist's,
der die Kriege führt, hat es einst geheißen, Gott ist's, der die Formen
umschafft, heißt es heute. Wir können so denken, denn wir stehen
tagtäglich vor der Einsicht, daß die Menschheit gegenwärtig schafft,
was sie selbst nicht größer macht, wir müssen aber so denken, wenn
wir nicht einfach innerlich erdrückt werden sollen durch diese Entwicklung
der Dinge. Wer zu unsrem gegenwärtigen Weltwerden überhaupt
ein bejahendes Verhältnis gewinnen will, muß es religiös bejahen.

Bon andern religiösen Elementen, die in diesem Vorwärtstreiben
des Wissens und der Industrie schlummern, schweigen wir hier, um
nicht zu ausführlich zu werden, können uns aber nicht versagen,
gerade für diesen Abschnitt unserer Auseinandersetzung auf Friedrich
Naumann zu verweisen. Kein zweiter in der Gegenwart hat unseres
Wissens den Mut gefunden, fo uneingeschränkt in diese vollkommen
neue Zeit mit den Augen des Frommen und Zuversichtlichen hinein
zu schauen, wie er. Man wird ihm einmal Jrrtümmer nachweisen
und ihm vorwerfen, daß er manches nicht zn Ende gedacht. Es bleibt
ihm doch: Er hat uns die Technik und die Industrie für die Religion
gewonnen, wie Luther die Familie.

Und endlich die Demokratie unserer Tage, die
Sozialdemokratie. Hier darf ich mich besonders kurz fassen. Was von
Seiten der Religion durch Männer wie Kutter und Ragaz darüber
gesagt worden ist, darf bei unserem Leserkreise als bekannt vorausgesetzt
werden. Ich selbst habe von ihnen nach dieser Seite hin die wertvollste
Anregung empfangen und werde nichts Befferes zu sagen haben. Das
Neue meiner Ausführungen wird nur das sein, daß ich die Frage
nach der religiösen Bedeutung der sozialen Demokratie in diesen
Zusammenhang hineinstelle. Man kann in Einzelheiten Kutters und Ragaz'
Urteil über den Kapitalismus einschränken, soviel ist ganz sicher: So
länge die Sozialdemokratie als Feind der Gesellschaft und als Feind
der Religion gilt, wird niemals eine religiöse Gegenwartskultur möglich
sein. Das mögen sich vor allem die Liberalen gesagt sein lassen, die

ihren Frieden mit Goethe und mit der Wissenschaft gemacht haben:
das Dritte ist unerläßlich, die neue religiöse Würdigung und



— 277 —

Verarbeitung dessen, was unter dem Namen
Sozialdemokratie zusammengefaßt wird. Aber ja nicht im Sinne
religiöser Bevormundung, sondern einer religiösen Bereicherung. Mt
ungeheurer Einseitigkeit hat es Kutter ausgesprochen, wenn er sagt:
Sie und sie allein haben den lebendigen Gott. Ohne Kutter das Recht
zu seiner Einseitigkeit abzusprechen, sagen wir: Es gibt keinen lebendigen
Gott, d. h. es gibt keine religiöse Gegenwartsku-ltur,
ohne ein positives Verhältnis zur Sozialdemokratie.
Das hängt an keinem Aussall der Wahlen zum Reichstag oder
zürcherischen Stadtrat und ändert sich nicht, wenn noch ein halbes
Dutzend Dresdener Parteitage sich wiederholen sollten mit noch größerem

Lärm und noch kleinlicherem Parteigezänk. Der Sozialismus ist
nicht ein Parteiprogramm. Er ist längst zu einer Haupterscheinung
des modernen Wirtschaftslebens geworden. Nicht gemacht ist er,
sondern gewachsen. Er mag als Partei noch seine Entwicklungen
durchmachen — und an solche Entwicklungen glaube ich — aber als
Lebenserscheinung, als notwendige, gottgewollte, wird er um sich

greifen, wie einst der griechische Humanismus, nur daß wir hoffen,
man werde früher erkennen, weß Geistes Kind er ist, und daß die

Menschheit aus ihm die größte Bereicherung schöpfen kann, wenn
sie will.

Damit will nicht gesagt sein, daß wir sämtlichen Einzelforderungen

des Sozialismus nun die religiöse Sanktion erteilen, geschweige
denn, daß wir den widerwärtigen Zügen das Wort reden, in denen
er die Grenzen der Demokratie erkennen läßt. Aber alle diese Dinge,
die den Sozialismus heute in den Augen vieler Wohlwollenden
desavouieren, werden zurücktreten, sobald er als ein notwendiger
Bestandteil unserer Kultur anerkannt ist. Es ging mit dem griechischen
Humanismus nicht anders. Er war so lange eine Gefahr für Religion
und Sittlichkeit, als man ihn ablehnte und als Heidentum
brandmarkte. Sobald man über diese Beurteilung hinweg war, hat man
seine sittliche Kraft, ja sogar seine religiöse, zu spüren bekommen.
Welche sittlichen Elemente im Sozialismus schlummern, ja bereits am
Tage liegen, und wie stark die religiöse Macht feines Vorwärtsdrängens
und seiner Ziele ist, hat Kutter so glänzend dargetan, daß ich mir
weitere Worte erspare.

Hier stehen wir: Wer eine religiöse Kultur will in unseren Tagen,
wird sie wollen müssen nach der Richtung hin, die wir im obigen
gewiesen haben. Alles andere, mags noch so ehrlich dabei zugehen,
sind Repristinationsversuche, d. h. Versuche aus der Gegenwart mit
ihrem fast verwirrend mannigfaltigen Leben in die Vergangenheit zu
fliehen. Man schüttet neuen Wein in alte Schläuche und steht
verwundert, wenn Gott diese alten Schläuche an allen Enden zerreißen
läßt, obschon man in seinem Namen das wunderliche Werk getan.



— 278 —

Nun soll niemand denken, daß ich mich am Gedanken sonne, die
nächsten Jahre schon oder auch Jahrzehnte werden uns einen
allgemeinen Sieg dieser religiösen Kultur bringen. Wir haben
gesehen, daß es drei Jahrhunderte dauerte, bis der Humanismus vom
religiösen Denken der Christenheit nicht mehr abgelehnt, sondern als
Bereicherung aufgenommen wurde. Dazu bestehen ja heute noch
christliche Gemeinschaften von ungeheurer Ausdehnung, die ihn
ablehnen. Auch der Sozialismus wird noch lange nicht das letzte Wort
des Hasses und der Ungerechtigkeit aus dem christlichen Lager vernommen
haben, und bis ein religiöses Verhältnis zu Wissenschaft und Technik
gewonnen sein wird, wird noch mehr als einer sich einbilden, es sei

gar nicht nötig; er trage die Lösung für die Welträtsel mit sich herum
schwarz auf weiß.

Aber es wäre ein trauriges Zeichen für meine eigene Religion,
wenn ich nicht zu hoffen wagte, daß eine Sache sich durchsetzen muß,
an deren Echtheit mir kein Zweifel besteht. Auch ist Kultur niemals die

Sache aller ohne Ausnahme gewesen, religiöse Knltnr ebenso wenig.
Die geistige Welt des Luthertums, die wir schon mehrfach als ein
Beispiel wirklicher religiöser Knltnr hinstellten, ist nie der Vollbesitz
aller geworden. Panl Gerhardt ist — auch ganz abgesehen vvn
seiner dichterischen Bedeutung — nicht der Durchschnittslutheraner,
sowenig wie Xenophon der Durchschnittsgrieche seiner Zeit. Aber ein
Dutzend solcher oder ähnlicher Geister bestimmt doch allmählich das
Leben und Denken Vieler.

Drum verwahre ich mich gegen den höchst billigen Einwand,
ich rede vom Unerreichbaren. Alles Gute auf Erden ist einmal
unerreichbar gewesen. Aber ich appelliere an alle, welche unter dem
gegenwärtigen Zustand seufzen, die ihren überlieferten religiösen Besitz

als heiliges Erbe mit sich tragen, aber den Mut nicht mehr
finden, an die weltgewinnende Kraft dieses Erbes zu glauben. Gewiß
ist diese Kraft heute so groß, wie irgendwann, sobald man an ihr
nicht mehr zweifelt, Wohl ist es nicht das Luthertum, dem die
Zukunft gehört und nicht der Calvinismus, auch nicht die liberale Religion
des vergangenen Jahrhunderts. Anf die Gefahr hin, mißverstanden
zu werden, sage ich: es ist nicht einmal das von allen späteren
Glaubenssätzen und Segnungen wie Verfluchungen gereinigte Christentum

der drei ersten Evangelien. Es ist die Frömmigkeit, die bei Jesus
beginnt und die, weil sie Gott einmal hat, die Kraft finden muß, das
in fich aufzunehmen und zu verarbeiten, was im Laufe der Jahrhunderte
von allen Seiten und aus den Tiefen herauf unserem Kulturleben
zugeströmt ist und noch zuströmt. Sie ivird aus dem Luthertum
schöpfen und aus dem Calvinismus, aber ebenso aus den alten Griechen
und dem modernen Sozialismus und der allermodernsten Technik
und Wifsenfchaftsentwicklung.

Nur fo, und so allein wird eine Einheit des Empfindens und
Denkens und Schaffens möglich werden, und Gott wird uns nicht der



— 279 —

täglich heißumstrittene sein, dessen die wenigsten mehr froh werden,
sondern der Gegenwärtige, Lebendige, der heute noch die Sonne
scheinen läßt und ohne den wir nicht leben überhaupt nicht denken
können. Wir können nicht sagen: Sie kommt heute, morgen, diese

religiöse Kultur „Siehe da und siehe dort!" Was wir sagen ist:
Helft mit, daß sie kommen kann, nicht mit hastigem Reichgotteswerke,
dem die innere Unsicherheit und die Furcht vor der „Welt" auf der
Stirn geschrieben steht, sondern in erster Linie damit, daß Ihr selbst
den Willen habt und den Mut zu dieser religiösen Kultur. Wir
schließen mit einem Wort Paul de Lagardes (Deutsche Schriften pag. 247).

„Frömmigkeit ist wie für die einzelnen Menschen, so auch für
ein Volk, das Bewußtsein, zu gedeihen, im Sturm und Wind, wie im
Sonnenschein und milden Tau und durch dies alles auszureifen zur
Vollkommenheit, zu dem Ziel, das Gott der Nation und dem Einzelnen
gesteckt: Frömmigkeit ist das Bewußtsein höchster Gesundheit."

Prediger unci gemeinde.

HUft fchon passierte es mir, daß ich nach einer Predigt innerlich soI » sehr ergriffen war, daß ich unwillkürlich das Bedürfnis empfand,
mich mit andern Kirchenbesuchern darüber auszusprechen. Dann

war ich manchmal nicht wenig erstaunt und unangenehm berührt, über
das, was mich fo sehr erbaut hatte, ein abfälliges Urteil zu hören.
Zuweilen empfand ich den dadurch verursachten Zwiespalt besonders
schwer, nämlich wenn ich von der Lauterkeit des Charakters desjenigen,
welcher sich zu mir in Gegensatz stellte, ebenso überzeugt war, wie
von dem großen religiösen Wert der gehörten Predigt. Da in den

„Neuen Wegen" auch dem Laien Gelegenheit geboten werden soll,
feine Meinung in religiösen Fragen zu äußern, so möchte ich es
versuchen, nachfolgend darzustellen, warum es so schwer ist für einen
Geistlichen, allen gläubigen Mitgliedern seiner Gemeinde in ihrem
Bedürfnis nach religiöser Erbauung gerecht zu werden.

Es gibt dreierlei verschiedene Kirchenbesucher. Ein Teil geht zur
Kirche, weil er es so gewohnt ist und es sich für einen Christen nach
seiner Meinung so gehört. Welcher Art der Gottesdienst ist, das ist
ihm ziemlich gleich, die Hauptsache bleibt ihm, daß sie nicht zu lang
sei: Von ihm soll weiter nicht gesprochen werden.

Unter denjenigen Menschen, die in die Kirche gehen, aus einem
inneren Bedürfnis heraus, ist die Zahl derer sehr groß, die an der
gottesdienstlichen Handlung selbst Befriedigung finden wollen und
können, so daß z. B. der lithurgische Gottesdienst sie unter Umständen
Gott näher bringt als eine Predigt. Alle, von einem hohen Wert
ihrer Kirche überzeugten Katholiken gehören hierher, aber auch viele,


	Religiöse Kultur (Schluss)

