
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 1 (1906-1907)

Heft: 10

Artikel: Religiöse Kultur. 3., Das Neuwerden

Autor: Hartmann, B.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-131502

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-131502
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ÄS

8

«ellglSse «ultur.
z. vas NeuwerSen.

M^s bleibt uns die schwierigste Aufgabe unserer Auseinandersetzung,
der Ausblick, der Nachweis, daß religiöse Kultur heute noch möglich
ist, so wie sie vor Zeiten wirklich war.
Wir möchten aber nicht an diesen Versuch gehen, ohne noch eine

Vorfrage erledigt zu haben, die wir von verschiedener Seite her
erwarten. Man fragt mich: Bist du nicht am Ende schon vom ersten
Augenblick an auf falscher Fährte? Du kannst doch nicht vergessen
haben, daß Knltnr und Religion überhaupt divergierende Kräfte sind,
Gegensätze! Ich zweifle gar nicht, daß manchem Leser schon allein der
Titel meiner Ausführungen eine Behauptung ist, zu der er sich nicht
bekennen kann.

Ich will das Problem „Religion und Kultur" nicht aufrollen.
Es ist lang und kompliziert. Denen aber, welche meine Themastellung
von Anfang an mit Mißtrauen verfolgt haben, bin ich eine Beruhigung
schuldig, ehe ich meinen Ausblick in die Zukunft gebe. Ich weiß, daß
es kulturfeindliche Formen der Religion gab und giebt, und laffe ihnen
willig etwas von Berechtigung. Es genügt, an das Mönchtum zu
erinnern und an gewisse ähnliche Erscheinungen im Protestantismus,
pietistische und rein asketische. Immer wird es Menschen geben, die
daran verzweifeln, aus dem Diesseits, aus der sichtbaren Gegenwart,
eine Gotteswelt zu machen, denen Gott und die Welt feindliche
Begriffe sind, und immer werden sie ein Quantum Wahrheit auf ihrer
Seite haben. Man kann aber anders denken, ohne in Kulturseligkeit
zu zerfließen. Es gibt ein Sehnen hinaus aus dieser Welt, das den
mutigsten Verfechter einer religiösen Gegenwartskultur anwandeln kann.
Man kann dieses Leben betrachten als „eine Brücke zu dir, Herr,
überm Strom der Zeit," und dennoch zu ihm eine sehr positive und
energische Stellung einnehmen. Ich erinnere nur an Paul de

Lagarde, dessen herrliches Sehnsuchtslied das 5. Heft der „Neuen Wege"
brachte. Dieser Mann war ein Verfechter sogar einer nationalen
religiösen Knltnr. Ja, ich meine gerade in dem, der eine religiöse



— 250 —

Kultur will, muß sich die Empfindung steigern für den ewigen Rest,
der nicht in der Zeit aufgeht, weil er die Religion nicht in einem
Garten hinter dem Haus pflegt, sondern seine ganze Persönlichkeit
und feinen ganzen Ernst einsetzt. Nicht das mönchische und pietistisch-
orthodvxe Reden vom Himmel und der andern Welt ist das, in dem

man das Zittern der Seele spürt, von der Augustin gesprochen:
Unser Herz ist unruhig, bis daß es Ruhe findet in dir, o Gott. Man
muß solche Worte aus dem Munde von Menschen gehört haben, die

an das Diesseits geglaubt und feine Bemeisterung als ihre gottgegebene

Pflicht betrachtet haben und noch betrachten, wenn man spüren
will, welch unwiderstehliche Wahrheit darin liegt.

Es läßt sich denn auch nicht nur vereinzelt beweisen, daß
religiöse Kultur und pochende Sehnsucht über diese Welt hinaus sich

keineswegs ausschließen müssen. Das Luthertum ist — wenn auch

nicht in unsrem modernen Sinn — durchaus kulturfreundlich gewesen
und hat zugleich in Männern, wie Meyfart und Paul Gerhardt feine
tiefste Sehnsucht aus dem Diesseits heraus kundgegeben. Oder sollen
wir an Zwingli erinnern, der doch gewiß bei keinem im Verdacht
steht, die Eierschalen mönchischer Weltverneinung mit sich weitergetragen
zu haben. In seinem Buch über die göttliche Vorsehung findet sich

eine Stelle, wo er von den ewigen Schennen spricht, in die wir einst
als reife Früchte eingesammelt werden, und dann das Schlußwort:
„intsrirn i'sbsllat earu."*) Und das war Zwingli, dessen kühne
Gegenwartsgedanken nicht nur das politische Leben seiner Stadt
Zürich, soudern die enropäische Politik in religiösem Sinne zu
umfassen wagten. Umso elementarer ist heute noch die Wirkung solcher

Sehnsucht über die Kulturwelt hinaus. Nein, man werfe uns nicht
monistische Kulturseligkeit vor, wenn wir die Parole einer religiösen
Kultur auszugeben wagen.

So viel zur vorläufigen Beruhigung nach der einen und zur
Abwehr nach der andern Seite.

Nnn aber unser Ausblick. Unsere ästhetische Knltnr hat sich

zu regenerieren begonnen durch die Anknüpfung an die ästhetischen
Traditionen des beginnenden 19. Jahrhunderts. Wir werden hier
schwereren Stand haben. Uns ist es unmöglich, die Spuren dessen

auszuwischen, was zwischen nns liegt und der letzten geschichtlichen

Epoche, der wir eine religiöse Kultur nachreden können. Die Sache

liegt bei uns komplizierter, weil wir eben nicht einfach anf die drei

Dinge: Wahrhaftigkeit, Zweckmäßigkeit und Gefühl abstellen können.

Dennoch halte ich es für notwendig, daß auch wir zurückgreifen
und uns durch die Vergangenheit Mut machen lassen.

Religiöse Kultur gegeben hat es in mehr als einer Zeit und
Form. Ich will das Mittelalter ganz weglassen, mit ihm die

katholische religiöse Kultur überhaupt, obschon sich auch da allerlei

Inzwischen kämpfen wir beständig mit unsrem irdischen Wesen.



— 251 —

lernen ließe. Der Leser würde uns dabei doch nicht ohne Mißtrauen
folgen, und in Romantik verlieren wollen wir uns nicht. Immerhin
halten wir es der Erwähnung wert, daß ein Mann, wie Lagarde,
der so bewußt auf eine neue religiöse Kultur hintrieb und nichts weniger
als ein Freund des ultramontanen und in Glaubenssätzen erstarrten
Katholizismus war, von der religiösen Kultur des Mittelalters
gesprochen hat wie von einer Sache, die niemals einfach zum Ueber-
wundenen gehört.

Von einschneidender Bedeutung ist für das, was ich religiöse
Kultur nenne, die Reformation gewesen, vor allem Luther selbst.
Nicht seine Anfechtung von Ablaß und guten Werken, von
Sakramenten und Priestermacht, sondern seine Stellung zum Weltleben.
Das ist wohl das Modernste an Lnther, daß er eine durchaus positive
Stellung zur Welt eingenommen und gebrochen hat mit der einseitigen
Wertung des „Geistlichen Lebens." Allein in seiner These, daß der
Christ ein freier Herr aller Dinge sei, liegt der Ansatz zu einem vollständig
neuen Jneinanderwachsen von Weltgeschehen, Weltarbcit, Weltfreude
und religiösem Empfinden. Es war nicht Luthers Hauptarbeit, auch
konnte er sie nicht zu Ende denken, weil er zn sehr in den Banden
des Mittelalters lag. Aber es war eine Anregung von äußerster
Fruchtbarkeit, und das Luthertum, so rasch es erstarrte, hat stets vor
andern evangelischen Richtungen den Vorzug gehabt, daß es nicht
das Leben unterjochte, sondern seine natürlichen Kräfte und Regungen
hineinzog in das religiöse Denken. Am hellsten zeigt sich dieser Zug
au Lllthers Auffassuug der Ehe, seiner Naturfreude und feinem Sinn
für echte Lebenslust. Man wird mir nicht ganz gerne zustimmen,
aber ich habe mich mit dem besten Willen nicht eines andern überzeugen
können: Kaum je hat eine protestantische Art so ins Volksleben
eingegriffen, wie die Luthersche. Man lese Fontanes Wanderungen durch
die Mark Brandenburg.

Die von Calvin ausgehende Reformation hat bekanntlich zur
Welt, d. h. zur sichtbaren Gegenwart, sich nie so harmlos gestellt.
Dazu haftete ihr zu viel vom alten Judentum an, d. h. von der Art
Religion, die das Leben nnd seine Einzelerscheinungen unter sich zwingt.
Dennoch gab es eine calvinistische religiöse Knltnr in unsrem Sinn.
Eine Klllturerscheinung, die der Calvinismus in einzigartiger Weife
verarbeitet hat, ist die Arbeit. Erst neuerdings ist der Nachweis
geleistet worden, wie groß der Anteil des Calvinismus an der
Entwicklung des Kapitalismus war dadurch, daß er die Arbeit zum Selbstzweck

erhob, d. h. aus dem Stadium der „Sorge für das tägliche
Brot" heraushob. Calvinistische Länder sind die Pflanzstätten des
modernen Kapitalismus geworden nnd durch ihre kapitalistische Kraft
ins vorderste Glied der europäischen Knlturstaaten getreten. Man
mag das heute im Hinblick alls einen überentwickelten Kapitalismus
bedauern. Das Große daran bleibt und schlägt in der neuern Zeit
zu Gunsten der Arbeiterbewegung aus: Der Respekt vor der Arbeit



— 252 —

und dem der Arbeit tut; Arbeit als eine heilige Sache im religiösen
Sinn des Wortes. Robert Burns, Thomas Carlyle find calvinistischer

Abkunft gewesen.
Der dreißigjährige Krieg kam. Ans feinen Trümmern ist die

religiose Kultur des Pietismus herausgewachsen. Wir wollen sie

hier nicht als Beispiel anführen. Der Pictisnms enthält zn viel
kulturfeindliche Elemente. Wenn wir ihm dennoch den Namen einer
religiösen Knltnr nicht vorenthalten, so geschiehts darnm, weil er ein

Ganzes war von oft bewundernswerter Geschlossenheit. Es wäre
vollständig falsch, in ihm einfach ein System der Weltslucht zu sehen.

Nicht wenige der pietiftischen Aera sind mit ganz anderer Sicherheit
durch die „Welt" geschritten, als je ein Mönch vder eine Nonne:
Die Vergöttlichung der Welt und des gesamten Weltwcscns hat ihnen
zu viel gegolten. Ja man hat immer wieder einen nnd den andern
unter ihneu im Verdacht gehabt, sie brächten Gvtt nnd Welt gar zu
nahe zusammen. Man lächelt etwa darüber, daß der Pietist in Allem
Gott finden wollte, was sein Leben brachte. Daß er das Wort
„Zufall" verdammte und seinen kleinsten Erfolg Gott zuschrieb. Daß
er in jedem Naturereignis und iu jedem politischen Anf nnd Ab ewige
Zusammenhänge witterte. Ich halte es für ersprießlicher, diesem durch
und durch abgeschlossenen Denken die Bewunderung zu zollcu, die ihm
gebührt.

Wir haben von der Reformation unseren Ausgang genommen.
Zn ihr müssen wir noch einmal zurück, d. h. nicht zn ihr selbst, sondern
dem für das geistige Lebeu der europäischen Völker gleich bedeutsamen
Ereignis, das zeitlich fast mit der Reformation zusammenfällt. Ich
meine die Renaissance vder den Humanismns, wie mans anch
nennt. Hat die Reformation das Denken ganzer enrvpäischer Völker
auf Jahrhunderte hinaus bestimmt, fo hat die Renaissance ihm ans

Jahrhnnderte hinaus zu schaffen gemacht, es angefochten und
unterwühlt, es gewaltig befruchtet und bereichert, bis es seine größten
Söhne schnf in Goethe nnd Schiller, ohne dvch vorläufig den Frieden
zu schaffen mit dem andern Geist, der von Lnther lind Calvin
ausgegangen war. Nur einmal noch hat die religiöse Knltnr der
europäischen Völker einen so furchtbaren Stoß empfangen, in der großen
Zeit der exakten Forschnng, des Siegeslanfs der Naturwissenschaften
im 19. Jahrhundert.

Als Luther seine 95 Thesen schrieb, saß Leo X. anf dem Päpstlichen

Thron, der Mann, den seine eigenen Zeitgenossen des Heidentums

bezichtigten, nicht weil er ein vollständig weltlicher Mensch war,
sondern weil er der Geistesrichtnng angehörte, die mit griechischem
Wesen erfüllt war. Man hatte die Griechen neu entdeckt und ihre
ganze unermeßliche Kultnrwelt, und feine Geister schwelgten drin.
Mit Staunen hatte man wahrgenommen, zn welcher geistigen Höhe
einst sast zwei Jahrtausende zuvor die Menschen angestiegen waren
ohne Christentum und Kirche. Und das Erwachen dieses rein mensch-



— 253 —

lichen Hochbewußtseins eigener Kraft, zugleich die Auferstehung
griechischer Form in bildender und darstellender Kunst, das war die
Renaissance. Im Gegensatz zum christlichen Denken hat man sie das
Menschliche genannt, Humanismus, Menschentum.

Aber die Kirche hat ihm einen andern Namen gegeben; in diesem
Stück haben sich Katholizismus und Protestantismus auch in jenen
Zeiten höchstgespannter gegenseitiger Erregung brüderlich die Hönde
gereicht. Ihnen wars das Heidentum, was dort das Haupt erhob.
Sie haben willig soviel davon in sich aufgenommen, als Matt ohne
Gefahr für das kirchliche Denken konnte, auf protestantischer Seite
soviel dazu, als man zur Kenntnis des Bibelworts und der
Kirchengeschichte brauchen konnte, ja die katholische Kirche hat ihr Häuptsymbol

zur Niederwerfung jeder Regung freien Denkens, den Barockstil
der Gegenreformation, dieser verwerflichen Renaissance entnommen.
Aber im übrigen hat man den ganzen Geist des Humanismus als
Heidentum verdammt und in Männern wie Serwede und Giordano
Bruno verbrannt. Wohl hats an anderen Regungen nicht ganz
gefehlt. Bekannt ist Zwinglis Wort von den großen Philosophen des
Altertums, die er im Jenseits einmal in Gottes Nähe zu begrüßen
hofft — aber man darf aus diesen Anzeichen eines weiteren Blicks
nicht Kapital schlagen. Die Kirche hat in der griechischen Geisteswelt
das Heidentum gesehen. Und wir Möllens auch nicht in törichtem
Ingrimm brandmarken. Die Zeit war nicht reif zu einer religiösen
Verarbeitung dieser rein außerchristlichen Gedankenwelt.

Wir müsfens uns versagen, zu beschreiben, wie nun durch
Jahrhunderte hindurch diese „heidnische" Kultur mit der religiösen Kultur
der protestantischen Kirchen — und Sekten — gerungen hat. Man
konnte sie nicht einfach ignorieren. Dazu war sie viel zu gewaltig
und übte immer wieder eine magische Anziehungskraft gerade aus
die begabtesten Geister aus. Aber zum Verarbeiten fehlte vorläufig
Mut und Kraft. Man spielte damit auf den Schulen, an den Höfen,
in den Ateliers der Maler und in der Poesie. Aber Ernst machen
durfte man nicht. Das mußte an der religiösen Kultur fressen, wie
ein Wurm. Ja es hat zeitweilig der gesamten abendländischen Kultur
etwas Frivoles, für uns geradezu Widerwärtiges gegeben, daß man
als Christ das Griechentum verdammte und als Mensch mit ihm
spielte. Die Stunde mußte kommen, wo abgerechnet wurde und das
Weltgesetz der Wahrhaftigkeit, die allein besteht, ein Entweder — oder rief.

Sie kam im 18. Jahrhundert. Lessing, Goethe und ihre besten
Zeitgenossen haben die zweite Renaissance eingeleitet, die sittlich weit
über der ersten steht, weil sie Ernst machte mit dem Griechentum,

dem Humanismus. Es war ein frevles Beginnen in den Augen
derer, welche noch drin standen im Geist der Reformationszeit. Wie
oft man unsere großen Dichter Heiden genannt hat und noch nennt,
wissen auch die, welche nicht im Pietismus aufgewachsen sind. Wenn
man heute etwa von den „letzten Stunden" des christlichen Denkens



-, 254 —

spricht, muß man ja nicht vergessen, daß vor reichlich hundert Jahren
die Dinge für das Christentum viel schlimmer standen. Eine Schulstube

an deren kahler Wand die Bilder von Wilhelm Tell und Heinr.
Pestalozzi in kümmerlichen Lichtdrucken ein kaum beachtetes Dasein
fristen, eignet sich tausendmal besser zur Erteilung des Unterrichts
in der christlichen Religion, als die einstige Wirkungsstätte der Pädagogen

Basedowscher Schule in Marschlins, an deren kürzlich erst ver-
schwundeuen Aula-Wänden allein die Weisen der Griechen aus ihren
ovalen Nischen hervorguckten.

Und doch war's ein Glück, die erste Vorstufe zu einer modernen
religiösen Kultur, daß damals in der zweiten Hälfte des 18.
Jahrhunderts Ernst gemacht wurde mit deu Griechen, daß Lessing den

Laokon, Goethe die Iphigenie und Schiller die Götter Griechenlands
schrieb. Mag in der Popularisierung dieses Griechentums noch so

viel Lächerliches mit untergelaufen sein, der Kern der Sache war,
daß der Ernst dieser griechischen Kultur erfaßt wurde und zugleich für
jeden Denkenden, der kein Fanatiker war, die Unmöglichkeit entstand,
sie mit dem Namen „Heidentum" abzutun. Warum und mit welchem
Recht sollte sie länger ausgeschlossen bleiben aus Gottes positivem
Weltplan? Warum sollte in Platons Apologie des Socrates, in der
straffen Wahrhaftigkeit der griechischen Knnft nicht eine Kraft stecken,
die ebensogut Gottes ist, wie die irgend eines krausen protestantischen
Andachtsbuchs des 17. Jahrhunderts? Aber sie waren doch nicht
christlich — da hängts. Gewißlich, wir wollen diese großen Griechen
nicht einmal zu Vorläufern Christi stempeln, wie mans etwa in Gnaden
getan. Sie sind, was sie sind, Repräsentanten einer vorchristlichen
Welt, aber Träger religiösen Geistes im Besten, was sie schufen. Es
hat auch Geltung auf jene Zeit, daß wirkliche Knltnr und
Lebensbejahung nur möglich ist mit Gott.

Man erhebt Goethe in den Himmel und beweist damit eigentlich
seine Unwissenheit. Wir betrachten Goethe willig als einen der Größten,
die wir gehabt, aber doch nicht als einen Offenbarer einer
Weltanschauung. Seine Wirkung auf den Laien ist bis heute gleich Null
— ich rede hier nicht von seiner Bedentnng als Dichter. — Aber für
den Suchenden hat er den Beweis geleistet, wie ernst das Griechentum
ist, wie wenig ausgeschlossen das Zusammenfließen von griechischer
und christlicher Kultur ist.

Wir eilen weiter. Das 18. Jahrhundert ging zn Ende, in Deutschland

furchtbar unpolitisch in jeder Hinsicht. Aber man hatte feine
Kraft ganz nach dem einen Ziel anfgebraucht, zu leisten, was drei
volle Jahrhunderte nicht gekonnt: Ernst zu machen mit der Renaissance,
dem Humanismus, dem Menschentum, ohne mit dem christlichen Denken
aufzuräumen. Es kam 1800 und ein protestantischer Prediger, Schleiermacher,

ein Schüler der alten Griechen wie wenige, schrieb seine
hinreißende Verteidigung der Religion, die Reden über die Religion
an die Gebildeten unter ihren Verächtern, und Novalis, ein zweiter



- 2öö -
Griechenschüler, sang seine innig frommen Lieder, die nie mehr aus
unseren Gesangbüchern verschwinden werden. Die Zeit einer neuen
religiösen Kultur war im Werden, einer Kultur, welche nicht mehr
an dem Widerstreit von Griechentum und Christentum krankte und
fich selbst untergrub.

Unterdessen aber waren noch andere Kräfte entfeffelt worden.
Wenn man geuau zuschaut, ist zwar auch hier eben der Geist der
alten griechischen Humanität die entfesselnde Macht. Aber diese Kräfte
treten für sich gesondert auf, und für sich bestehend waren auch ihre
Wirkungen.

Zuerst die Befreiung der Vernunft, die exakten
Wissenschaften. Die Entdeckung des Copernicus, daß die Sonne stillsteht,
war das Vorspiel gewesen. Es war ein Riß in die religiöse Kultur
der Reformationszeit, aber es gelang noch, ihn für 200 Jahre zu
verkleben. Dann kamen die französischen und englischen Forscher des
18. Jahrhunderts, mit ihnen Schlag auf Schlag Kenntnisse und Wisfens-
bestandteile, die aufs schärfste mit der reformatorifchen Kultur in Konflikt

gerieten. Das Freidenkertum griff um sich, mit ihm eine
Geringschätzung der Religion, aber auch arger kultureller Zerfall. Immerhin
hat das Freidenkertum jener Tage noch ein gewisses Maß von
imponierender Einheitlichkeit. Es kannte noch nicht die Kurzlebigkeit
wissenschaftlicher Ergebnisse, die Religion schloß sich entweder dagegen ab
und wurde kulturverneinend, oder sie löste sich auf in ein Quantum
Moral, dem ein Gott in himmelweiter Ferne noch einen Rest von
Autorität verlieh.

Da kam der große Ueberwinder des Freidenkertums,
Kant, der deutsche Philosoph. Ihm war es vorbehalten, auf diesem
Gebiet zu schaffen, was Goethe und Schiller auf einem andern
vollbracht, den Weg zu zeigen, auf dem exaktes Forschen und religiöses
Denken zusammengehen können. Er öffnete den Blick in die ungeheuren
Weiten menschlichen Lebens, in denen die reine Vernunft niemals die

Herrschaft antreten kann. Auch Kant war kein religiöser Offenbarer,
so wenig wie Goethe, aber er hat den Weg gewiesen zu einer neuen
religiösen Kultur, die nicht mit der Wissenschaft ewig um ihr Dasein
kämpft, sondern souverän und im Gefühl ihrer Kraft jedwedes
Ergebnis wissenschaftlicher Forschung sich zu eigen machen kann.

Allein es gibt keine geradlinige Entwicklung. Wenn wir heute
auf eine religiöse Kultur hinarbeiten, müssen wir zurück auf Kant
und Goethe. Und was zwischen ihnen liegt und uns, die vollen hundert
Jahre? Haben sie denn nichts getan, die Menschheit weiterzubringen
nach der Richtung, die wir hier verfolgen? Es wäre töricht, einfach
Nein zu sagen. Sie haben uns unendlich bereichert, aber in den
Prinzipien einer Einheitskultur nicht. Das Jahr 1800 bezeichnet
kulturell einen Wendepunkt, der in seiner Bedeutung nicht hinter der
Reformation zurücksteht. Aber es ist, als hätte fich damals die Zeit
und die eigentliche Kultur für Augenblicke erschöpft, Augenblicke, wenn



— 256 —

wirs an der Ewigkeit messen. Es wurden Jahrzehnte daraus. Man
könnte sagen: Es folgte nun eine Repetition all dessen, was vorher
drei Jahrhunderte durchgemacht. Die Ursachen sind hauptsächlich im
politischen Leben zu suchen. Ganz heftige politische Kämpfe find der
Kultur nie für den Augenblick förderlich gewesen, denn Kultur ist nicht
Kampf, sondern Besitz. So durchaus unpolitisch im vulgären Sinn
des Wortes Männer wie Goethe und Kant gewesen sind, so politisch
wurde die Zeit, die ihrem Knlturwerk anf dem Fuße folgte. So kam
die Reaktion und mit ihr die erneute Abwicklung des Fadens.
Das aber führt uns auf die dritte Kraft, die es furchtbar schwer
machte, zu einer religiösen Einheitsknltnr zn gelangen. Auch sie streckt

ihre Wurzeln, genau genommen in den Humanismus, in die vorchristliche

griechische Kultur. Wir meinen das Entstehen der Demokratie.
Aus dem Naturrecht war sie emporgestiegen, die französische

Revolution hatte ihre Kräfte entfesselt. Er war teilweise die Schuld
der Kirche, aber nicht sie allein, daß die reine Demokratie durchaus
religionsfeindlich auftrat, ja bekanntlich zeitweilig von glühendem
Haß gegen jede religiöse Reminiscenz erfüllt war. Sie konnte nicht
anders. Sie hatte in der religiösen Knltnr früherer Zeiten, mag sie

nun katholisch oder protestantisch gewesen sein, fo wenig Platz, wie
Griechentum und exakte Forschung. Wohl gab es bereits im alten
Katholizismus (Franz von Assisi) und im späteren Protestantismus
(die englischen Puritaner, die Pietisten) sehr demokratische Strömungen.
Aber sie wareu dem politischen Geist fremd und haben anch nnr
vorübergehend die Politik beeinflußt.

Nun brach es los wie entfesselte Wogen, nnd nie seit den Tagen
der römischen Kaiser hat die christliche Religion eine so furchtbare
Anfeindung erfahren. Drum kamen nnn auch die Zeiten, wo manch
ein Wohlmeinender wähnte, in dem Maß die Religion zn beschützen,
als er die Demokratie unterdrückte oder nnterdrücken half. Das
Unglück wollte es, daß diese erwachende Demokratie einen Mann auf
den Schild erhob, der unter dem Vorwand der Völkerbefreiung Europa
auf Jahre hinaus in Krieg und furchtbare Unruhe versetzte. Kein
Wunder deshalb, daß mit Napoleons, dieses Mannes, Sturz alles in
Mißkredit kam, was in irgendwelcher Weise mit der Demokratie
Wesens- und gebnrtsverwandt war. Nie hat es eine solche Reaktion
gegeben wie in den Jahren 1815 bis 1848. Die Gegenreformation
war nicht entfernt sv reaktionär gewesen. Man wollte die Zeiten
zwingen, sich zurück zu bewegen. Es kamen Tage, wo Goethe
vergessen war, Kant vergessen, alles vergessen, was kurz zuvor eine neue
Aera der Kultur und der religiösen Knltnr eingeleitet hatte. Nichts
hat schwerer darob gebüßt, als die Religion. Aus jenen Tagen stammt
der Vorwurf, der noch heute auf sie drückt, daß sie eine vergangene
Welt vertrete, daß sie alles verstehe, nur die Gegenwart nicht. Die
haben ihn am lautesten erhoben, die am meisten unter dem ganzen
reaktionären Treiben litten, die Vertreter des demokratischen Gedankens.



— 257 —

Und nach dem Gesetz, daß erlittene Unbill weiterwurmt, auch nachdem
längst andere, weit bessere Verhältnisse eingetreten find, ist bis heute
das Mißtrauen der Demokratie gegen die Religion nicht
ausgetilgt worden.

Es war eine gebrochene, zerfallende religiöse Kultur, die auf dem
Boden der Reaktion wuchs. Was halfs, daß man mit Gepränge das
Refvrmationsjubiläum anno 18l7 und 1821 feierte, daß man alle
guten Geister der Reformationszeit anrief, wo man die Gegenwart
nicht mehr verstand, wohl auch mancherorts nicht verstehen wollte.

1848 kam, mit ihm die Demokratie in neuer Gestalt,
nicht schwächer, aber tiefer wurzelnd. Und dann ihr Wachstum ins
Ungeheure über die alten Formen hinaus infolge der industriellen
Entwicklung, die Sozialdemokratie mit ihrem leider nur zu
gerechtfertigten Haß gegen eine Religion, die ihr kein Verständnis und wenig
guten Willen entgegentrug. Von religiöser Kultur konnte gar nicht
mehr geredet werden. Umso machtloser stand man da, wie nun auch
in fieberhaftem Wetteifer sämtliche Zweige der exakten Forschung nie
geschaute Blüten trieben, wie Technik und Berkehr die Welt umkehrten,
und die sozialen Fragen in nicht enden wollender Reihe aus der Tiefe
stiegen. Ein kurzes Anhalten noch in den kriegerischen sechziger und
siebziger Jahren und dann das namenlose Chaos, das wirrste
Durcheinander menschlichen Geisteslebens, das vielleicht je vorgekommen ist.
Eine tolle Jagd über die Felder alter religiöser Kulturen hinweg.
Wer aber nvch seine Religion sich wahrte, brach entweder in ein
verdammendes Urteil aus über die gvttentfremdende Weltentwicklung
oder er hatte irgendwo an stiller Stätte noch seinen Blumengarten,
wo er seine Seele labte; im Lärm des Tages, in der Gasse wußte er
mit seinem Glanben wenig anzufangen. B, Hartmann.

(Schluß folgt.)

vie stauptricdtung Ses Hevens.

^n seinen soeben erschienenen „Grundlinien einer neuen Lebensan-
I schauung" äußert sich Rudolf Eucken auch über Erziehung und

Unterricht. Dieses Gebiet, bemerkt er, „wird mit besonderer Stärke
von den Schwierigkeiten betroffen, welche der Mangel einer
Hauptrichtung des Lebens und einer innern Ueberlegenheit gegen die
Zeitoberfläche erzeugt."

Einen Augenblick macht nns dieser Satz betroffen, da wir von
Hauptrichtungen des Lebens alle Tage mit großer Bestimmtheit schreiben
sehen und sprechen hören. Die Bildung betonen die einen, das
selbsteigene Schaffen die andern, das sittlich-religiöse Empfinden die dritten,


	Religiöse Kultur. 3., Das Neuwerden

