
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 1 (1906-1907)

Heft: 9

Artikel: Theorie und Leben

Autor: Liechtenhan

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-131498

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-131498
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


236

tteorie uns Heven.

Matth, 21, 28—31. „Was dünkt euch aber? Es hatte ein Mann
zwei Söhne und ging zu dem ersten und sprach: „Mein Sohn, gebe hin und
arbeite heute in meinem Weinberg." Der antwortete aber: „Ich will es
nicht tun;" darnach reute es ihn und ging hin. Und er ging zum andern
und sprach gleich also. Der antwortete: „Herr, ja," und ging nicht hin,
„Welcher unter den Zweien hat des Vaters Willen getan?" Sie sprachen zu
ihm: „Der erste." Jesus sprach zu ihnen: „Wahrlich, ich sage euch, Zöllner
und Huren mögen eher ins Himmelreich kommen denn ihr!"

// lir haben von Jesus gelernt, daß man jeden nach seiner innersten
Gesinnung beurteilen soll, nach dem was er liebt und haßt,
was ihn freut und betrübt. Denn ist die Gesinnung richtig,

so wirds mit Worten und Taten von selbst auch in Ordnung sein.
Ein guter Baum kann nicht arge Früchte bringen.

Anch dieser wie überhaupt jeder Wahrheit folgt ihr Mißbrauch
wie ihr Schatten. Man hält manches für „Gesinnung", was diesen
Namen nicht verdient, was nicht wirksame Kraft, sondern bloße Theorie
ist, sein Dasein bloß in Worten und Gedanken fristet. So bildeten
sich Jesu Gegner etwas daranf ein, daß sie die wahren religiösen
Anschauungen und rechten strengen sittlichen Grundsätze besäßen und
dadurch Wächter der guten Gesinnung seien. Jesus mußte ihnen aber
vorwerfen, daß sie die Lasten, die sie andern auflegten, selbst nicht
anrührten, daß sie bei aller Beschlagenheit in der Bibel und Beschäftigung

mit religiösen Fragen die Hauptsache in der Religion dahinten
ließen.

Dieser Fehler stellt sich bei denen besonders leicht ein, die sich

berufsmäßig mit Religion beschäftigen. Er droht aber anch jedem
Anderen, besonders in unserer Zeit, welche über der Virtuosität im
abstrakten Denken die Naivetät, über dem historischen Verständnis
den klaren Wirklichkeitsfinn so leicht verliert.

Nicht die Warnung vor äußerlichem Nachsagen von Glaubenssätzen

ist heute am nötigsten; Alles dringt ja auf eigenes Erleben und
eigene Ueberzeugung. Aber man verwechselt gar leicht Erlebnis mit
Nachempfinden, Ueberzeugung mit Theorie. Was andere von dem,
was unter Jesn Eindruck durch ihr Herz geht, aussprechen, hört nnd
liest man mit innerer Teilnahme, mit erhobenem und begeistertem
Herzen; man beteiligt sich auch sonst an allerlei „Heldenverehrung".
Aber solange es dadurch in unserm Leben nicht anders wird, solange
dabei unser Gewissen nicht spricht: incsucis quoci aàol-asti, äckora
Huock iriOsnckisti *) und nnser Wille diesem Befehl nicht gehorcht,
solange ist das vermeintliche Erlebnis bloß ästhetischer Genuß und
romantisches Spiel geblieben.

Verbrenne, was du verehrt hast, verehre, was du verbrannt hast.



— 237 —

Wir bewundern Jesu Gottvertrauen und sind selbst haltlos im
Leiden. Wir rühmen die Gewißheit der Vaterliebe Gottes als unsern
wertvollsten Besitz und geraten außer uns, wenn uns Geld verloren
geht oder Ehre vorenthalten wird. Wir bekennen unsere Sündhaftigkeit
uud lassen nicht den geringsten Vorwurf auf uns sitzen. Und wie
unsere Theologie besser ist als unsere Religion, so ist auch unsere
Ethik besser als unsere Sittlichkeit. Alles klingt ganz vortrefflich,
vielleicht sehr rigoristisch, solange wir unsere Grundsätze darlegen oder
unsere Mitmenschen beurteilen, aber unser Verhalten schlägt diesen
Grundsätzen ins Gesicht. Wir gleichen dem Sohn, der seinem Vater
mit Wort und Gebärde Ehre erwies, aber durch die Tat den Gehorsam

versagte. Und wenn wir, mit Jesu Gegnern, dem andern Sohn,
dessen Leben besser war als seine Theorie, den Vorzug geben, so haben
wir uns selbst gerichtet.

Wir begreifen aber vielleicht doch Jesu heftige Verurteilung der
in diesem Fehler Befangenen nicht; ist derselbe nicht die einfache Folge
unserer angeborenen Schwäche, der Abstand des Vollbringens hinter
dem Wollen? Das ist doch noch besser, als wenn, wie bei „Zöllnern
und Huren", das Wollen überhaupt fehlt. So entschuldigen wir uns
gerne, aber fehlts nicht doch auch am rückhaltlosen Ernst des Wollens?
Die Verantwortung für diesen Mangel ist umso schwerer, je größer
unser Stolz auf die Wahrheit unserer Anschauungen und auf die

Schönheit unserer Grundsätze ist, viel schwerer als bei denen, die noch
nie der überwältigenden Kraft wahrhaft christlicher Gesinnung begegnet
sind. Wir schauen herunter anf die, welche unsere Grundsätze rundweg

von der Hand weisen; und doch haben sie den Vorzug der
Ehrlichkeit vor uns, die wir uns auf diese Grundsätze etwas einbilden
und sie für eine religiöse Leistung halten, aber praktisch sie auf der
Seite liegen lassen. Diese innere Unehrlichkeit rächt sich dadurch, daß
sie immer mehr in die Selbsttäuschung hineintreibt, bis die Möglichkeit
innern Vorwärtskommens abgeschnitten ist. In den Verkommenen
kann die Sehnsucht immer noch erwachen, Selbstzufriedenheit aber ist
ein hoffnungsloser Zustand.

Leute nach der Art des ersten Sohnes im Gleichnis, welche besser

sind als ihre Theorien, welche keine Christen sein wollen, uns aber
durch Edelsinn und Gefaßtheit im Leiden beschämen, sind uns höchst
unbequem, denn sie zerstören unsere schönen Behauptungen von der
durchgängigen Ueberlegenheit des Christen über den Nichtchristen. Sie
sind aber höchst heilsam; Gott hat sie uns geschickt, um uns immer
wieder auf den Zwiespalt zwischen unsern Theorien und unserm Leben
aufmerksam zu machen. Liechtenhan,


	Theorie und Leben

