
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 1 (1906-1907)

Heft: 9

Artikel: Religiöse Kultur. 2., Die Zeit der religiösen Kulturlosigkeit

Autor: Hartmann, B.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-131497

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-131497
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 228 —

bleiben müßten, wie sie sind, weil an ihnen doch nichts zn bessern
wäre. Wenn wir auch das Vollkommene nicht haben, wollen wir doch
das Bessere nicht verschmähen. Wir hoffen, daß wir zu immer freieren
und innigeren Gemeinschaften gelangen werden — wie wir nns das
denken, davon soll ^ Mdermal geredet werden — und wir arbeiten
auch dafür. Nur sind wn? uns bewußt, daß zwischen Geist und Form
immer Konflikte da sein werden und daß jede Gemeinschaftsform ein
Ungenügen in sich tragen wird, an dem sie zu ihrer Zeit wieder
zerbrechen muß, um in besseren Formen wieder aufzuleben, solange es

solche Einzelformen- und Organisationen des religiösen Lebens
überhaupt geben wird.

„Die Kirche ist aus" — dieses einst viel zitierte und viel
bekämpfte Wort Gottfried Kellers bezeichnet nach unserer Meinung die

religiöse Entwicklung der Gegenwart. Man mag sich darüber srenen
oder härmen. Wir freuen uns, denn mag die Kirche aus sein —
das Reich Gottes wächst mit Macht. Dieses Reich Gottes ist
in Jesus und feinem Evangelium in sonniger Höhenklarheit erschienen.
Es ist hoch über uns — zu ihm geht durch Kirchen und über
Kirchentrümmer der Weg.

In diesem Sinne und auf solche Weise bleiben wir „unkirchlichen"
Theologen und sogenannten Laien bis auf weiteres in unseren religiösen
Gemeinschaften. Wir tun es nicht aus Sorge ums Brot — wir könnten
unser Brot anders verdienen und leichter.—, wir tun es auch nicht
aus Angst vor ben bürgerlichen Folgen eines Austritts — was hätten
die heutzutage zu bedeuten! — wir tun es einer starken inneren
Nötigung folgend. Das Kirchentum, das noch in diesen Gemeinschaften

lebt und alle die natürlichen Mängel jeder solchen Organisation

tragen wir als eine Last, als eine jener menschlichen
Unzulänglichkeiten, die wir auch sonst tragen müssen — tragen sie nicht in
Apathie, sondern in innerem und äußerem Ringen um das Höhere.
Denn wir harren auf das Größere. Wir geben das Ideal
nicht auf, das schon im Jahr 1848 in der deutschen Nationalversammlung

ausgesprochen wurde: „Eines schönen Morgens wird man die
Kirche suchen und die Religion (wir sagen lieber: das Gottesreich)
finden." L. Ragaz.

«eliglöse «ultur.
z. vie Sett Ser rellg.Sten yuttmiokigikett.

»Kultur ist etivas Ganzes, Kulturlvsigkeit ein Durcheinander nnd
>M Ineinander von Erscheinungen. Eine Kulturzeit läßt sich im
^ > Umriß zeichnen, eine kulturlose nicht. Man muß sich darauf
beschränken, an einzelnen Beispielen zu demonstrieren. Nichts wird



— 229 —

schwerer sein, als in hundert Jahren den religiösen und sittlichen
Charakter der vergangenen Jahrzehnte zu schildern. Wo man ansetzt,
zerfließt das Bild unter der Feder, weil sofort eine ganze Menge von
widersprechenden Zügen sich dreinmischen. So geht es heute dem, der
die religiöse Lage der erwähnten Epoche zeichnen soll, und die Distanz
von hundert Jahren wird wenig dran ändern. Die Zeit der Kritik
wird mans nennen: des Suchens. Aber was ist damit gesagt über
das, was sie hatte?

Es ist unmöglich, das religiöse Leben der letzten Jahrzehnte mit
kurzen Worten wiederzugeben. Wir machen auch hier nicht den Versuch,

sondern greifen einfach einige Merkmale heraus und schätzen sie
ab nach ihrer symptomatischen Bedeutung.

Wenn ich richtig sehe, so handelt es sich in der Hauptsache um
vier Erscheinungen. Alle sind die Erkennungszeichen einer Zeit, wo

"Religion und Leben sich nicht mehr recht zusammenfinden
wollten, d. h. eben, wo bei noch so starkem religiösem Suchen die
religiöse Kultur gefehlt hat.

Ich beginne mit der Haupterscheinung, dem Scepticismus. /
Darunter verstehe ich alle religionsverneinenden Kräfte, sowohl die
aus der Wissenschaft als auch die aus dem populären Materialismus
und aus ungesunden sozialen Verhältnissen stammenden. Strikte
Verneinung und Abneigung, Atheismus und religiöse Gleichgültigkeit,
Kritik und Zweifel — alles sind nur Nuancen desselben Skeptizismus.
Der fchärfste Gottesleugner ist eben doch nicht mehr als ein Skeptiker,
ein Zweifler. Ich weiß sehr wohl, daß man während der Hochflut
des Materialismus vor zwei bis drei Jahrzehnten anders dachte, und
das vulgäre Urteil ist heute noch damit belastet. Man meinte wirklich,
man könne Gott, die Religion verneinen, nicht nur bezweifeln. Heute
hat der Wind doch schon umgeschlagen. Man gewöhnt sich allmählich
zuzugêoën^ daß Religion wenigstens eine psychologische Tatsache ist,
und daß kein noch so selbstbewußtes Machtwort über Sein und Nichtsein

Gottes etwas dran ändern kann, daß es immer wieder
Gottsuchende giebt und Gottesgläubige. Sämtliche Strömungen gegen
die Religion sind nichts anderes als irgend ein Grad von Zweifel
und Unsicherheit.

Nun aber ist es ein wichtiges Kennzeichen jeder zerfallenden
Kultur, daß sie nicht mehr den Mnt hat, sich bejahend dieser Welt
gegenüberzustellen und sie geistig zu einer Einheit zu machen. Man
sieht keinen Weltzweck mehr, fondern nnr eine immense Summe von
Ursachen und Wirkungen. Man hat nicht mehr die innere Spannkraft,
mehr zu sehen, als was das Auge bietet und die Berechnung zu
Tage fördert.

Wohl kann es scheinen, als ob das Auge des Menschen in solchen
Zeiten sich verschärft und seine geistige Kraft sich gesteigert hätte, Es



— 230 —

ist mehr als überraschend, daß gerade Perioden kulturellen Zerfalls
nicht selten die größten exakten Entdeckungen produziert und das
„Wissen" ins bisher Ungemessene gesteigert haben. Was sich verschärft
hatte, war aber eben nur eine einzelne menschliche Fähigkeit, der
reine Intellekt, die Berechnung. Der größte Skeptiker kann ein großer
Forscher sein, aber auch der größte Forscher braucht noch keineswegs
ein großer Repräsentant der Knltnr zu fein.

Noch eine Täuschung muß hier beim Namen genannt werden,
auf der sich eine Unsumme von populärem Denken aufbaut. Man
meint, gerade die Skepsis, der konsequente Zweifel gegenüber dem
Unsichtbaren, führe zu einer Bejahung der sichtbaren Welt und erst

zur vollen Wertschätzung des Lebens. Sie steigere erst die Erlaubnis
zum Genuß und die Genußfähigkeit. Bekanntlich sind raffinierte
Genußmenschen in der Regel cynische Skeptiker, und es ist die Meinung von
Tausenden, man bejahe das Leben in dem Maß, als mans genießt.
Die Eingeweihten, und ich möchte fast sagen alle ehrlich denkenden,
wissen aber, daß das Gegenteil zutrifft: Je intensiver und schrankenloser

der reine Lebensgenuß, desto geringer die Meinung
vom Leben und seiner Bedeutung.

Nicht genug aber kann gesagt werden: Wirkliche Kultur ist
Lebensbejahung, daher geht sie direkt gegen allen Skepticismns. Die
allerstärkste Lebensbejahung nun ist immer die religiöse
gewesen. Wir kennen kein mächtigeres Ja hineingeworfen in die
Welt der Erscheinungen, als das Paulinische Wort: „Wir wissen aber,
daß denen, die Gott lieben, alle Dinge zum Besten dienen". Oder
man nehme das berühmte Kapitel vom „Ewigen Ja" in (Häi-I^Iss
Sartor rssÄl-tus! Das ist Kultur im intensiven Sinn, wo man sich

in die Welt der Erscheinungen stellt und den Mut hat, sein ganzes
Selbst und diese Welt in Einklang zu bringen, von einem ewigen Willen
zu reden und einem eigenen bleibenden inneren Wert. Jede Art von
Skepticismus, mag sie sich beim größten Forscher finden oder beim
letzten Kopisten eines modernen Handelsgeschäftes, ist ein Mangel an
diesem Mut der Lebensbejahung, eine Unschlüssigkeit, seelische Schwachheit,

geistige Hypochondrie. Sie untergräbt die Religion, im gleichen
Maß aber die Kultur überhaupt.

Im letzten Jahre hat man den Wiener Arzt nnd Popularphilo-
sophen Feuchtersleben (geb. 29. April 1806) gefeiert. Den
Verfasser der „Diätetik der Seele" und des frommen Liedes: „Es ist
bestimmt in Gottes Rat, daß man vom Liebsten, was man hat, muß
scheiden". Der war einer der letzten Repräsentanten einer kühnen
Lebensbejahung vor der breiten Lücke der Unkultur, die mit den fünfziger
Jahren des vorigen Jahrhunderts sich auftut. Die Art, wie der
einfache Mann im Frühjahr 1906 gefeiert wurde, nehme ich wohl kaum
mit Unrecht als Beweis, daß seine Gemeinde wieder im Wachsen ist.
Auch was sich neuerdings um den Amerikaner Ralph Waldo Trine
schart, gehört zu dieser Gemeinde. Mit andern Worten,^w?r fangen



— 231 —

an anf dem ewig fließenden Grenzgebiet des Philosophischen und
Religiösen an bessere Traditionen anzuknüpfeu, ähnlich wie die Vertreter
der ästhetischen Kultur, von denen wir im ersten Kapitel unserer
Auseinandersetzung sprachen.

Ist nun aber der religiöse Skepticismns ein Merkmal der
Unkultur gewesen, so gilt dies nicht minder von seinem Gegenstück, der

religiösen Apologetik. Darunter verstehen wir das Verteidigungs-
system, das man in gut gemeintem Eifer um die Religion
herumgebildet und aufgebaut hat. Es hat in den letzten fünfzig Jahren so

ungeheuer viel Kraft absorbiert, Zungen und Federn in Bewegung
gesetzt und doch so wenig genützt. Man meinte, den furchtbar überhand

nehmenden Skepticismns mit seinen eigenen Waffen besiegen zu
müssen und zn können. So hat man emsig Gottesbeweise aufgestellt,
Beweise für göttliche Schöpfermacht, Walten der göttlichen Liebe in
allem, Freiheit des Willens und Verantwortung, Beweise hier und
dort, vom scharfdurchdachten bis zum sentimentalsten. Man meinte,
je wissenschaftlicher man rede von Gott und Religion, desto sicherer
werde man den Skeptiker überzeugen, uud man versuchte es. Der
Eifer war ehrwürdig, der Erfolg gleich Null. Je eifriger man „bewies",
desto ungeheurer schwollen die Wogen des Skepticismns an, und
unvermerkt wnrde man selbst von ihnen davongetragen. Man löste ja
seine eigene Religion auf in Einzelerscheinungen und nahm ihr das mutig
Bejahende zu Gunsten mühsamer, gewundener Gedankengänge. Mit
der Einheit von Empfinden und Denken wars zn Ende, kaum daß
man noch ein Verständnis bewahrte für die Frömmigkeit Ludwig
Richters oder des Matthias Claudius. Nur als Ahnung blieb es noch
bei vielen, als Erkenntnis bei verhältnismäßig wenigen, daß Religion
nie et,vas anderes sein kann, als die kühne oder demutsvulle Bejahung
vvn Gvtt nnd dein eigenen Lebenszweck, ein entschlossener Affront
gegen den reinen Intellekt nui semen "Einwänden. Wir bestreiten
gewiß nicht, daß hinter dieser Apologetik viel echte Frömmigkeit stand.
Aber ihr fehlte das Unmittelbare, Sonnenhafte. Sie war „von des
Gedankens Blässe angekränkelt", und wo sie sich einmal von dem
Gedanken losrang, da gieng sie auf der einen Seite über in bewußte
Rechtgläubigkeit, auf der andern in Sentimentalität. Es war kein
sicheres Erfassen der Welt mit Gott.

Nun aber zeigte sich ein Weiteres daneben, auch ein Merkmal
der Armut an eigener Knltnr, dazu ein ganz besonders wichtiges.
Ich meine die Flucht ans der Gegenwart, die man selbst nicht
mehr bemeistern konnte, in die Vergangenheit. Wir haben die

Erscheinung bereits an anderm Orte Historismns genannt. Hier
ist die Parallele zwischen dem, was auf religiösem Gebiet geschah, und
der Misere in der ästhetischen Kultur eine verblüffende.

Man traute sich selbst nichts mehr zu. Man kapitulierte vor



— 232 —

den sogenannten exakten Wissenschaften wie die Weiber von Weinsberg,
nämlich unter der Bedingung, das mitnehmen zu dürfen, was einem
im Laufe der Zeit lieb geworden. Wie sollte man auch im Stande
sein, im Zeitalter der Eiseukonstruktivnen und des Zements, der hoch
gespannten Nützlichkeit und der dominierenden Hygiene einen eigenen
Stil zu finden! Man floh zu den Vätern und hielt es immer noch
für eine hohe Kultur, wenn man den Bauten unserer Tage das Kleid
oder auch nur die Kappe der Gvthik, der Renaissance überwarf.

So ging's im Aesthetischen und wenig anders im Religiösen.
Man flüchtete zu den Helden der Religion. Die Propheten,
Paulus, der heilige Franz, Luther, wohl auch Muhammed und Buddha
u. a. m. Ihre Frömmigkeit sollte nachempfunden werden. Bei ihnen
wollte man die Religion holen, die man selbst nicht aus der wirren
Gegenwart zu schöpfen wagte.

Wir verkennen gewiß den ganz großen Segen dieser Bewegung
nicht. Ja, sie war nach unserer Ansicht ein Stück Glück im Unglück.
Sie hat das Hauptverdienst daran, daß Tausenden wieder die Augen
aufgingen für das," was Religion in Wirklichkeit ist, persönliches Leben
und persönliche Kraft. Und gerade das Dunkle, das Geheimnisvolle
und Unmittelbare der religiösen Erscheinung ist durch diesen Historismus
nen zu Ehren gekommen. Man hat gelernt von den Vertretern
vergangener Tage. Auch läßt sich ja nicht bezweifeln, daß jede Kultur,
also auch die religiöse, aus Kulturen schöpft, die ihr vorangegangen
sind. Es war noch immer viel mehr wert, sich an der Religion
vergangener Zeiten und längst verstorbener Repräsentanten zn stärken,
als an den Beweisen für Gottes Dasein und die Gerechtigkeit des
Weltgeschehens.

Aber genügen konnte das nie und nimmer, wenn's auch mehr
war, als ein romantisches sich Versenken ins Vergangene. „Gott in
der Gegenwart und aus der Gegenwart" ist eine Forderung, die
immer lauter anklopfen mußte. Der Gott der Väter Abraham, Isaak
und Jakob oder auch noch Lllthers Gott kann nicht fo ohne Weiteres
der Gott des Menschen sein, der zwischen Maschinen lebt und iu einer
hintern Gasse stirbt, wo ihn kein Sonnenstrahl erreichte und kaum
noch das Läuten der Kircheilglocken (vergl. F. Naumann). Und dann,
man denke an Zeiten, die wirklich eine religiöse Kultur hatten, etwa
die Tage des dreißigjährigen Kriegs. Wie klein war da die Bedeutung
des historisch weit Zurückliegenden, oder wenigstens seine bewußte
Pflege. Wie wenig wußte ein Mensch wie Paul Gerhardt von den
„Repräsentanten der Religion" zu erzählen, und doch, wie groß und
in sich abgeschlosseil ist die religiöse Kultur seiner Lieder! Kultur ist
eben nicht die Bejahung des Vergangenen, sondern der Gegenwart.

Es wäre ungerecht, wenn wir bestreiten wollten, daß es an
Versuchen gefehlt habe auch im abgelaufenen Zeitraum, die Gegen-



— 233 —

wart sittlich und religiös zu bemeistern. Ich nenne hier in erster
Linie das, was sich unter dem Sammelnamen der ethischen Kultur
zusammenfassen läßt. Darunter ist einmal die geistige Strömung zu
verstehen, die sich selbst diesen Namen gab im bewußten Gegensatz

zur religiösen Kultur früherer Zeiten. Dann aber rechne ich Hieher
Erscheinungen wie die Antialkoholbewegung, die Friedensvereine und
den Teil des Sozialismus, der sich sittlich begründet und eine sittliche
Regeneration im Auge hat. Bei Allem ein Suchen nach einem neuen
Lebensinhalt, nach einer Einheit des Denkens und Empfindens. Und
man fand diese Einheit, glaubte sie wenigstens gefunden zu haben,
im sittlichen Handeln und in sozialen Zielen.

Man erlaube mir auch hier die Parallele mit dem ästhetischen
Leben der letzten zwei Jahrzehnte. Man spürte seine eigene Armut,
sah die gähnende Leere, die bei allem Glanz mit dem neuen technischen
Zeitalter fich aufgetan hatte, nnd suchte — man wird mir den Ausdruck

nicht als Geringschätzung deuten — nach einem neuen Stil
fürs Leben, fürs allgemeine Empfinden. Nur daß man hier von der
vorgefaßten Meinung ausging, die Religion habe ihre Schöpferkraft
verloren, sei gleichsam nur ein veralteter Stil des geistigen Lebens,
der ersetzt werden müsse durch den ethischen, sozialen. Auch hier aber,
abgesehen von diesem nach unserer Ansicht verfehlten Ausgangspnnkt,
ein energisches Ablehnen der glänzenden Beispiele und Repräsentanten
vergangener Tage. „Die Gegenwart hat ihr Recht. Sie soll ihre
geistige Welt selbst gebären. Wir müssen ihr ihren höchsteigenen Stil
geben. Der aber ist eine religionsfreie Ethik anf sozialer Grundlage."

Gewiß, nur eins ist vergessen worden: Neue Stile schafft man
nicht. Die werden stets von selbst, fast unbewußt, wenn ihre
Voraussetzung oä ist, die Kultur. Die muß man reden lassen, schaffen
lassen von Innen nach Außen.

Es ist ein ehrliches und hochachtbares Bestreben in dieser ethischen
Kultur und allem dem, was mit ihr zusammenhängt. Ich denke etwa
an die Abstinenzbewegung auf Grund der sozialen Verpflichtung und
der Verantwortung gegenüber der kommenden Generation, an die

Bekämpfung der Unsittlichkeit im engeren Sinn auf Grund eines neuen
Frauenrechts u. f. w. Nur eines Gedankens kann ich mich bei diesen
Dingen nicht erwehren: Sie schweben in der Luft, der Boden unter
den Füßen fehlt. Ein Stil, der nicht gewachsen ist, sondern erdacht.
Alles ist gut und recht, aber man glaubt nicht an seinen Bestand.

Vor wenig Monaten hat einer, der etwas von Religion und
Sittlichkeit versteht, H. Kutter in Zürich, den Satz aufgestellt, daß
alles Moralpredigen nicht viel tauge, so lange nicht der lebendige Gott
den Leuten zurückgegeben fei. Gemeint ist damit etwas ähnliches,
wie das, was wir hier aussprechen möchten, ohne die Verdienste der
oben genannten ethischen Bestrebungen einfach in Frage zu stellen:
Aus der Kultur entwickelt sich der Stil, das Material, die
Linienführung; aus der Religion, der religiösen Kultur die Führung



— 234 —

des Lebens, die Sittlichkeit. Schaffen wir diese religiöse Kultur, so

wird allein die Lebensbejahung da fein, die stark genug ist, das zu
bemeistern, was lebenhemmend von allen Seiten uns umdrängt: Sittliche

Gleichgültigkeit, Egoismus, Unmäßigkeit, Verlvtterung.
Die ethische Bewegung mit all ihren Abarten und Ablegern ist

noch nicht Knltnr. Um das zn sein, ist sie viel zu sehr System,
Konstruktion. Ich möchte manches dran vergleichen mit einer kühnen Eisen-
konstruktivu. Die Abstinenzbewegnng wurde zur Rassenveredlungstheorie,

die Weltfriedensbestrebnngen wurden zn einer Theorie des

diplomatischen Verkehrs unter den Völkern. Wie stark der Sozialismus
in Theorieu ist, weiß jedermann. Endlich läßt sich dieser Konstrnktions-
charakter der Bestrebungen für ethische Kultur im engeren Sinne
wohl nirgends so klar erkennen, wie in Försters Jngendlchre. Das
Leben wird znr philosophischen Theorie nnd znm sozialen System.
Wer es am besten kenne, müsse anch sittlich handeln, daher der Name
„Lebensknnde". — Eine kühne Eisenkonftruktion vielleicht eine genial
erfundene Maschinerie. Aber es gilt hier dasselbe, was wir oben in
der ästhetischen Knltnr konstatierten: Anch die scharffinnigste Konstruktion
kann kulturlos sein und bietet keinerlei Gewähr für Lebensreichtum,
Einheit des Denkens, Schaffens und Empfindens. Der begabteste

Konstrukteur kann in einer häuslichen Unkultur leben, die zum
Erbarmen ist. Erst die Aufgabe der wirklichen Knltnr ist es, diesen

kühnen Konstruktionen die Seele einzuhauchen, Leben nnd Technik in
Eins zusammenzuschuften. Gleichermaaßeu werden die ethischen
Konstruktionen wie Moralunterricht, Abstinenzbewegnng, Weltfriedensbestrebnngen

n. a. m. doch erst mit dem Leben in Verbindung gebracht
durch eine religiöse Einheitskultur. Es ist ebenso unrichtig, eine

Moral für sich zu predigen (man mag sie religionslos nennen oder

autonom, oder wie man will), wie es verfehlt ist, einen Baustil für
sich zu vertreten. Nie hat man mehr von Baustilen geredet, als
in kulturarmeu Zeiten, die unfähig waren, eineil Stil voil innen heraus
zu produzieren. Ebenso hat man nie dickere Bücher über Moral
geschrieben, als in Zeiten einer verarmten religiösen Knltnr, einer
zerfallenden Knltnr überhanpt.

Es bleibt uns, ein Letztes zu erwähnen als Merkmal religiöser
Unknltur. Gewiß nicht zufällig finden wir neben der besprochenen
ethischen Bewegung ein religiöses Gegenstück, hervorgebracht von
den Vertretern der Religion selbst. Ihm einen Namen zu geben, ist
nicht leicht. Weils denn aber einen haben mnß, so nenneil wirs
Methodism ns. Mit der gleichnamigen Sekte ists nicht zu
verwechseln. Was ich darunter verstehe, ist alles, was man an künstlichen

Mitteln praktisch anwandte, um der Religion anfzuhelfen, von
der Arbeit der Stadtmission bis zu den freireligiösen Vereinen und
Zusammenkünften, von den Jünglingsvereinen bis zur Produktion



— 235 —

religiöser Tendenzliteratur jeder Richtung und jeden Tones. Und
immer noch neue Methoden tauchen auf, die Menschen religiös zu
bearbeiten und die Entkirchlichten heranzuziehen. Meist sind es Dinge,
die an und für sich unsern Tadel nicht herausfordern und mit Recht
unsere Ehrfurcht genießen. Wir wissen zu gut, wie viel ehrliche Arbeit
dabei ist, und wie manchen Einzelnen ein Dienst erwiesen wurde.

Nur Eines mußten wir stets fragen: Sind diese Dinge eigentlich
bodenständig? Sind sie nicht trotz ihres zum Teil recht nennenswerten

Alters stets etwas Fremdes geblieben in einer fremden Welt?
Mit dem Volk und dem Leben des Volkes verwachsen sind sie nicht.
Das Volk von sich aus unternimmt sie auch nicht. Geistliche sind die

Treiber, die Konstrukteure, heute noch fast genau so, wie vor fünfzig
Jahren. Diese aber wieder kommen nie aus der Klage heraus, daß
der Laie nicht mittut, wenigstens lange nicht in dem Maße, wie man's
nachgerade erwarten möchte. Es soll zwar da und dort anders sein.

Ich habe mich selbst nicht davon überzeugen können mit einer einzigen
Ausnahme. Es gibt Gegenden, wo die Heidenmission wirklich
eine Sache der Laienkreise geworden ist. Das dient nun aber gerade
als Beweis für die Richtigkeit unserer Ausführungen. Die Heidenmission

ist eben etwas ganz anderes. Sie ist nicht eine Methode, um
die Entkirchlichten und religiös Gleichgültigen zu gewinnen, sondern
ein großer Gedanke, der in den Religiösen selbst schafft. Sie ist nicht
Verteidigmlgssystem, nicht Apologetik, sondern impulsive Religion.
Man lasse sich auch nicht täuschen, wenn da und dort kirchliche Kämpfe
zur Befreiung vder auch zur Verteidigung des Hergebrachten außer
der Geistlichkeit auch die Laien eine Weile im Atem halten. Das ist
ein Stück geistiger Kampf ums Dasein. Mit religiöser Kultur hat
es nur wenig zu schaffen.

Kultur ist weder Defensive noch Offensive, sondern ruhiger Besitz
und ein Allsleben aller Kräfte, die sich zur Einheit zusammengefunden
haben. Und religiöse Kultur ist nicht ein Kampf um Gott,
um die Religion, sondern ein Frohsein in Gott. Ein
mutiges Bejahen. Etwas, das mit der Ürkraft der Bodenständigen,
ja des Selbstverständlichen aus dem Leben herauswächst und in das
Leben sich eingliedert. Man kann und muß es überall hineindenken
und in alle Verhältnisse. Es ist der natürliche Abschluß alles Denkens
und Empfindens; nirgends drängt es sich auf, aber auch nirgends
schämt es sich, hervorzutreten.

Wir schauen gegenwärtig zurück auf eine Zeit, der es gewiß
nicht gemangelt hat an religiösem Eifer und Uebereifer, am Kampf
um die Religion mit allen erdenklichen Waffen. Was ihr aber fehlte,
ist die religiöse Kultur. B. Hartmann.

(Fortsetzung folgt.)


	Religiöse Kultur. 2., Die Zeit der religiösen Kulturlosigkeit

