
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 1 (1906-1907)

Heft: 8

Artikel: Was soll aus unsern Kindern werden?

Autor: Häberlin, P.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-131491

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-131491
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 190

keit, aus unserem Denken und Empfinden eine Einheit zu schaffen
nach der Seite hin, die den Namen Religion trägt? Ich glaube es

und möchte den Versuch machen, den Nachweis zu leisten. Wir
brauchen nicht neue Gottesbeweise, nicht neue Forschungen auf dem
Gebiet der Religionsgeschichte und Psychologie. Sie alle werden für
unser religiöses Urteil wichtig sein, die Religion selbst werden sie uns
nicht zu einem wirklichen Lebensbestandteil machen. Was wir nötig
haben, ist eine neue religiöse Kultur. B. Hartmann.

(Fortsetzung folgt,)

Aas soll aus unsern hindern mrüen?

>^s handelt sich „IN eine wichtige Sache, ihr Väter 1,1,0 Mütter,
ihr Lehrer und ihr übrigen Erzieher! Wohin wandert ihr, welches
ist euer Ziel? Was wollt ihr aus euern Kindern machen?

Besinnet euch! Das Schicksal der kommenden Generation, das Geschick

der Menschheit hängt davon ab. Es ist euch anvertraut. Wie soll
es werden?

„Darüber haben wir noch nicht weiter nachgedacht. Wenn unser
Kind aus der Schule entlassen wird, ist's immer noch Zeit, sich auf
einen Beruf zu besinnen." — Aber so war ja die Frage nicht gemeint!
Nicht ob Bäcker vder Schuster, sondern was für Menschen eure
Kinder werden sollen, darnm handelt es sich. — „Ach was, ivo's
nicht am Holze liegt, gibt's keine Pfeifen. Was hilft das Besinnen
und das Wollen, es wird, doch jedes, wie's eben werden will." Oh
ihr faulen Theoretiker! Seht zu, daß aus eurem Holze nicht lauter
Ruten für euch uud für andere wachsen! — „Was aus ihnen werden
soll? Arbeiten sollen sie lernen, daß sie nicht hungern müssen. Und
brav lernen sollen sie in der Schule; heutzutage muß man etwas
wissen und können, wenn man ehrlich dnrch die Welt kommen will."
— Sonst nichts? Oh hätte doch der liebe Gvtt keine Menschen
erschaffen, hätte er nnr Blumen auf dem Felde und Vögel des Himmels
wachsen lassen! Die kommen viel leichter ehrlich durch die Welt und
erfüllen also ihre Bestimmnng besser. — „Mein Sohn branchi nichts
besonderes zu werden — er hat's gottlob nicht nötig." — „Was
braucht ein Mädchen weiter zn lernen, als was sich schickt und was
nötig ist, um einen ordentlichen Hanshalt zu führen! Ein besseres

Pensionat und eine Haushaltungsschule — das genügt. Und zn Hause
sieht unsere Tochter, was Ordnung und Anstand ist."

Was soll ich noch mehr vvn diesen Antworten aufzählen, die

mir auf meine Frage geworden find? Fragt selber nach unter euern
Bekannten, ihr werdet solche und verwandte Stimmen genug hören.
Werdet ihr mit ihnen zufrieden sein?



— 191 —

Ich ging einst in schweren Gedanken meiner Wege. Bei den
berühmten Erziehern der Vergangenheit hatte ich angefragt, und die
Menschen meiner Umgebung hatte ich bei ihrem Erziehungswerke
beobachtet. Die meisten wissen nicht, was sie wvllen, und die Ziele
derer, die es wissen, erschienen mir zumeist so arm oder verkehrt, daß
sie mich nicht zn befriedigen vermochten. Aber ich fand auch manche
Antwort, die mich bereicherte; nur daß es mir schwer wurde, sie
unter einander nnd mit meinem eigenen Wesen in Einklang zu bringen.
Es war ein schöner Abend. Auf der Bank vor dem Bauernhause
saß eine junge Mutter und blickte auf das Kind in ihren Armen. Ich
weiß nicht mehr, mit welchen Worten ich sie fragte; aber ihre Antwort
zeigte mir den Weg, den ich suchte. „Unser Kind," sagte sie, „soll
einmal glücklich werden." Dies Wort, zusammen mit dem Ausdruck
ihrer Mienen, hellte mir plötzlich alles auf.

Ja, unsre Kinder sollen einmal glücklich werden! Das ist es.
Die rigorosen Moralisten werden mir nun zwar gleich hier einwerfen,
das gehe denn doch nicht an, das Glück zum Erziehungsziel zu machen,
das sei denn doch zu eudämonistisch und oberflächlich gesprochen, das
gehe doch zu wenig in die Tiefe. — Nun, wir werden sehen; hört
mich weiter an! Es ist nämlich etwas eigenes um dieses Wort
„Glück." Jeder versteht es anders, weil jedem etwas anderes in
seiner Lage wünschenswert erscheint. Ich muß mich daher näher
aussprechen, wie ich es meine. Ich meine, das Glück, um welches es
sich hier handelt, ist nicht zu verwechseln mit einem der sogenannten
Glücksgüter. Es ist überhaupt nichts äußeres noch an irgend etwas
äußeres gebunden. Sondern ich meine jene dauernde frohe und ruhige
Gemütsstimmung, die man wohl auch Friede nennt oder innere
Harmonie. Das gute Gewissen ist ein wesentliches Stück davon. Dazu
sollen unsre Kinder gelangen.

Aber wieso? Das ist die schwere Frage. — Die Quellen von
Glück und Unglück im angedeuteten Sinne liegen im Verhältnis des
Menschen zu seiner Umgebung, in der Berührung von Innenwelt und
Außenwelt. Diese Berührung kann eine zwiefache sein, je nachdem
wir uns dabei mehr aktiv oder mehr passiv Verhalten. Die Welt
wirkt auf uns in tausend Gestalten und anf tausend Arten, als
Erfahrung, als Schicksal, als Mitmenschen, als Klima, als Krankheit,
als Glückszufall. „Erfahrung" im weiteren Sinne ist vielleicht der
beste umfassende Ausdruck für diese Berührungen mit der Außenwelt,
bei deneu wir der passive Teil sind. — Allein wir lassen uns alle
diese Dinge nicht einfach gefallen; wir setzen Tat gegen Tat, Einfluß
gegen Einfluß. Die aktiven Rückwirkungen des Subjekts gegen seine
Erfahrungen kann man als „Handlungen" zusammenfassen. Quellen
des Glücks und des Unglücks könnten demnach sein: Erfahrungen
nnd Handlungen.

Es fragt sich nun bloß: wo werden unsre Kinder ihr Glück
finden können, am sichersten und dauerndsten? In äußern Erfahrungen



— 192 —

oder in ihren eigenen Handlungen? Mit andern Worten: Ist unsre
wichtigste Ausgabe diese: die äußern Verhältnisse sür die kommende
Generation so zu gestalten, daß nur angenehme Erfahrungen ihrer
warten — vder ist sie diese: die Handlungsweise unsrer Jugend so

zu bestimmen, daß aus dieser Handlungsweise ein größtmögliches Maß
von Glück fließt?

Zunächst ist klar, daß eines das andere nicht ausschließt. Wir
wollen einmal die erste Möglichkeit etwas eingehender überdenken.
Wem läge es nicht am Herzen, sein Kind womöglich in Verhältnisse
hineinzustellen, in denen es Raum und Gelegenheit hat zur Freude,
zum Leben, zum Glück! Es ist unsere Pflicht, solche Verhältnisse
schaffen zu helfen. Jede soziale Arbeit, jedes Unternehmen zur
Verbesserung der Lebensmöglichkeiten, jedes Mitschaffen an gemeinnützigen
Werken, jeder Kampf gegen Volksschäden und Krankheitskeime — all
das und vieles andre ist eure Pflicht, ihr Väter und Mütter, die ihr
glückliche Kinder haben wollt.

Aber dies alles genügt nicht; eure Pflicht ist noch unendlich
größer und schwerer. Denn erstens: wie wenig vermögen wir gegen
verderbliche Gewalten! Es bedarf gewaltiger Anstrengungen, wenn
die Umwelt unsrer Kinder auch nur um ein geringes besser sein soll
als unsre eigene es war. Wir werden beim besten Willen nicht den

hundertsten Teil der Quellen verstopfen, aus denen ihnen Unglück
kommen kann, nicht den hundertsten Teil derer öffnen, die Glück
spenden. Nicht um euch den Mut zu nehmen, sage ich dies, fondern
um euch für die andern Pflichten geneigt zu machen. — Und dann:
Wer bürgt uns dafür, daß nicht unsre Kinder selber unsre Arbeit zu
nichts machen? Hat nicht schon mancher Sohn die Schätze vergeudet,
die sein Vater in mühsamer Arbeit für ihn gesammelt hatte? Ist
nicht gerade die Hinterlassenschast, die der Kinder Glück schaffen sollte,
ihnen hundertmal zum Unglück geworden? Man branchi nicht nur
an Geld-Kapital zu denken. Jeder ererbte Segen kann zum Fluche
werden in der Hand einer Generation, die das Erbe nicht zu
verwalten versteht.

Das ist es. Wir wollen arbeiten, um unsern Kindern ein Erbe
hinterlassen zu können. Aber wir wollen hauptsächlich daran
arbeiten, daß sie dieses Erbe zn gebrauchen und zu mehren verstehen.
Das ist die wichtigere Aufgabe. Es gilt also — um anf eine frühere
Unterscheidung zurückzukommen — das aktive Verhalten der
kommenden Geschlechter gegenüber der Welt, es gilt ihre Handlnngsweise
so zu beeinflussen, daß sie ihnen zum Segen wird. Aber wie das?
Die zunächstliegende und auffallendste Wirkung, wohl auch am häufigsten
der Zweck unserer Handlungen ist die Umgestaltung der äußern
Verhältnisse, zu unsern Gunsten oder auch nicht. Wir müssen unsre
Kinder lehren, die Welt zu beherrschen. Sie sollen es
verstehen, die Verhältnisse in ihren Dienst zu zwingen. Sie sollen die

Kraft und den Willen haben, die Welt umzugestalten, die Welt zu



— 193 —

einer bessern zu machen. An Angriffspunkten wird es ihnen nicht
fehlen.

Dazu brauchen sie Gesundheit und gute Nerven. Sorgen wir
ihnen dafür! Sie brauchen Kenntnisse nnd Geschicklichkeit und praktischen
Sinn. Tun wir das unsre, um ihnen diese Werkzeuge in die Hand
zn geben! Sie brauchen festen Willen und zähe Energie. Wir wollen
diese unschätzbaren Güter Pflegen nnd stärken, wo wir sie bei unsern
Kindern keimen sehen. Wie viel wird verdorben unter dem Titel
„Brechen des Eigensinns!"

Es gibt tausend Arten, die Welt zu überwinden, sie zu zwingen^
daß sie so wird, wie wir sie haben wollen. Nicht jeder verlangt von
der Welt das gleiche, nicht jeder auch ist in gleicher Weise imstande,
sie umzuformen. Aber nötig ist, daß Jeder es ans seine Weise und
auf die Art versuche, die ihm am nächsten liegt. Unsere Kinder sollen
lernen, sich ihre Arbeitsziele zu stecken. Wir sollen ihnen dazu die

Anleitung geben. Sie sollen sie so hoch als möglich stecken; denn
nur ein férues Ziel garantiert unablässige Arbeit und darum dauerndes
Glück. — Denn — und dies ist außerordentlich wichtig — nicht der

Erfolg der Arbeit ist es ja allein, der uns glücklich macht, sondern
mehr Glück, und ficherlich das tiefere und dauerndere, liegt in der
Arbeit selber.

Freilich nur in der Arbeit, die wir gerne tun, mit andern
Worten: die unsern Anlagen, Neigungen, Kräften entspricht. Nur das
Ziel kann mich dauernd zu immer neuer Anstrengung spornen, das
mein persönliches Ideal ist. Zum Ideal kann aber kein andres Ziel
werden, als das, in dessen Verfolgung ich Befriedigung finde, das
mir Freude macht, allein schon weil ich an seiner Verwirklichung
arbeiten darf. Beachtet das wohl, ihr Erzieher! Zwingt euern Kindern
nicht Berufe oder Arbeitsgebiete auf, die ihrer Natur ferne liegen!
Richtet ihre Blicke nicht auf Ziele, die sie innerlich kalt lassen und die
sie aus den Augen verlieren, sobald sie sich selber überlassen sind!
Jedes Kind ist eine Persönlichkeit für sich. Pflicht der Erzieher ist
es, mit scharfem Blick und weisem Sinn jedes Kindes persönliche
Richtung zu erspähen nnd zur Entfaltung zu bringen. Nicht was
wir Erwachsene gern aus ihm machen möchten, sondern was es werden
kann und werden muß, darauf kommt es zunächst an. Wir müssen
den Kindern Ideale geben; aber es müssen ihre persönlichen
Ideale sein.

Freilich, es gibt da zu korrigieren genug. Der Gärtner hat
mit seinen Rosenbäumchen auch genug zu tun, obschon er aus ihnen
keine Aprikosen ziehen will noch kann. Jedes Kindes wahre und beste
Natur ist umlagert von Unkrant; jedem Kinde droht die Gefahr des

Abgelenktwerdens, der Verirrung, der Erschlaffung. Der Erzieher soll
aus dem Kinde das machen, was es selber aus sich machen würde,
ganz von sich aus, wenn es schon Einsicht in seine Natur und in die
Zukunft mit ihren Anforderungen hätte — aber nichts andres.



— 194 —

Den Kindern müssen ihre Ideale zu Pflichten werden. Nicht
zu aufgezwungenen, sondern zu freiwilligen und geliebten Pflichten.
Meint ihr, es sei so leicht, selbst ein teures Ideal ohne Wanken und
Weichen zu verfolgen? Ich sagte schon: des Menschen Natnr ist nicht
eindeutig; sie ist ein hochverwickeltes Ding, und Nebentendenzen sind
stets da und versuchen stets, uns vom Ziele abzubringen. Wir schützen

uns gegen sie dadurch, daß uns dieses Ziel zur Pflicht, zur gebotenen
Aufgabe wird. Es gibt in uns ein Gefühl — gleichgültig hier, woher

es stamme — ein Gefühl, das uns unzweideutig sagt, ob wir in
den Wegen unsrer persönlichen Ideale wandeln oder nicht. Jede
Untreue gegen uns selber straft sich durch ein Sich-Schcimen vor uns
selbst, durch das schlechte Gewissen. Es ist das beste Korrektiv gegen
ein Abweichen vom Kurs.

Wir müssen unsern Kindern ein feines Gewissen geben. Sie
müssen merken lernen, wann sie sich selber treu sind und wann nicht.
Sie werden es unschwer lernen, sobald nur ihr Ziel und ihre Arbeit
in der Richtung ihres Wesens liegt. Sich selber anf die Dauer
verleugnen, ohne daß er es merken und schmerzlich merken sollte — das
bringt doch wohl selten einer fertig.

Man könnte nach den bisherigen Andeutungen — denn lediglich
Andeutungen sind es und Anregungen zum Weiterdenken — meinen,
es gäbe gar keine Arbeitsziele, welche allen gemeinsam sein könnten,
oder sie feien doch nebenfächlicher Natur. Und dann, wird mir
eingeworfen werden, gehen meine Erziehnngsgrundsätze doch auf eine
rein egoistische Moral hinaus. — Aber fo ist es uicht. Wenn wir
über die Welt mit ihren taufend Gefährdungen und ihren Quellen
des Unglücks Herr werden wollen, so müssen wir zusammenhalten
und zusammen arbeiten. Wir müssen uns organisieren. Wir müssen
auch unsere Kinder lehren, sich zu organisieren. Eine Organisation
kommt nur zu stände, wenn sich einer nach dem andern richtet. Wir
müssen unsere Kinder lehren, daß sie nicht allein auf der Welt sind,
daß es andre Individuen gibt mit Anspruch auf Arbeit und auf Glück,
auf einen Platz an der Sonne. Wir müssen ihnen zeigen, daß diese

andern ihre Mitarbeiter und Mitkämpfer find gegen einen gemeinsamen

Feind — die „Welt" und ihr Schicksal.
Es ist nicht so schwer, die Kinder zur Beachtung andrer Existenzen,

zur sozialen Gesinnung und zum Mitgefühl zu erziehen. Aus ihren
Herzen kommt uns etwas entgegen, das eben wieder nur gepflegt
werden muß, um von selber zur Liebe oder doch zur Achtung der
Brüder auszuwachsen. Ich meine die Sympathiegefühle, die doch lvohl
in keinem Kinderherzen fehlen. Etwas liebt jedes Kind. Liebe ist
der meisten Kinder Element, Anschmiegen an ein Anderes, das ihnen
ähnlich nnd doch wieder eben ein Anderes ist. Pfleget, pfleget diese

Tugend der Kinder, daß sie nicht untergehe! Es handelt sich ja in
der gesamten Erziehung, wenigstens in ihren wichtigsten Teilen, nicht
um Einpflanzen von etwas Neuem, sondern einzig um das Besorgen



- 195

und Großwerdenlasfen dessen, was da ist und was gut ist. Wären
wir doch in manchen Dingen noch Kinder! Wieviel besaßen wir in
der Kindheit! Wieviel Menschenliebe, Vertrauen, Ehrlichkeit, Freude
geht verloren auf dem Wege in's reife Alter! Wie beschämt stehen
wir Erzieher manchmal vor unsern Kleinen! Konnte doch alles Gute,
was in den Kindern ist, ihnen erhalten bleiben!

Der Egoismns im verwerflichen Sinne ist erfahrungsgemäß eine
stete Quelle persönlichen Unglücks. All' unser Arbeiten und
Weltbezwingen hat nur dann einen befriedigenden Sinn, wenn Andere
— Geliebte und Geachtete — sich daran freuen. Wir müssen dies
unsern Kindern zeigen, oder vielmehr: sie wissen es von selber. Sie
können ja keine Frende für fich behalten. „Vater sieh, Mutter sieh,
ist das nicht schön?" Es ist gar nicht wahr, daß die Kinder
geborene Egoisten seien — wenigstens nicht in dieser Allgemeinheit.

Da haben wir schon einen und zwar den wichtigsten, gemeinsamen

Zug aller Ideale, die wir unsern Kindern retten möchten: Ein
jedes — sei es im übrigen sv individuell wie möglich — soll ein

sittliches Ideal sein. Das heißt: unsere Kinder sollen im Streben
nach ihren persönlichen Zielen allerdings ihr Glück finden; aber sie

sollen darin nicht ihr Glück snchen, sondern das Glück geliebter
Mitmenschen, in letzter Linie das Wohl der Menschheit. Nur im
Streben nach Andrer Glück sollen sie ihr eigenes Glück
finden. Ist die Mutter eine Egoistin, weil es ihr Glück bereitet,
für das Glück ihres Kindes sich die Hände ivund zu arbeiten? Man
sollte doch einmal aufhören, mit solchen Schlagwörtern, wie „Egoismus

— Altruismus" oder mit „Eudämonismus" nnd seinem Gegenteil

zu Felde zu ziehen. Zum mindesten bedürfte jedes der sorgfältigsten
Interpretation; denn die Wirklichkeit ist viel zu manigfaltig und zu
fein, als daß die plumpen Wörter unserer Sprachen ihr einigermaßen
gerecht werden könnten.

Die Welt ist da, um überwunden zu werden. Nur wenn wir
sie beherrschen, sind wir vor ihren Tücken sicher. Die kommenden
Generationen sollen immer mehr Herren der Welt werden, um immer
mehr Quellen des Unglücks verschließen, immer mehr Quellen des
Glücks öffnen zu können. Aber: ist dies das rechte und das tiefste
Glück, das uns die Erfahrung, das Geschick geben oder nehmen kann?
Ich habe schon angedeutet, daß es nicht so sei. Wenn wir an der
Umgestaltung der Verhältnisse arbeiten, sv hoffen wir freilich auf
günstigen Erfolg. Allein die rechte Freude kommt uns nicht erst mit
diesem Erfolg, sondern sie strömt unmittelbar aus der Arbeit und aus
dem Bewußtsein, an einem großen, persönlich wertvollen Werke zu
schaffen. Und sie strömt ans der Energie und der unwandelbaren
Treue, mit der wir unser Ziel verfolgen. So wird der Erfolg, um
dessentwillen die Arbeit begonnen war, nach und nach zur Nebensache,
und die Hauptsache ist die Arbeit selber, die frohe Betätigung unsrer



— 196 —

Fähigkeiten, das Spiel unsrer Kräste, der Kampf und die Ueber-

windung der Schwierigkeiten in und um uns.
Es gibt eine Betätigung der Kinder, welche uns diesen Vorgang

in idealer Weise zeigt; auch da also brauchen wir nur zu Pflegen,
was bereits vorhanden ist. Ich meine das Spiel. Es ist die Quelle
des höchsten Glückes für alle unverdorbenen Kinder. Weniger oder

überhaupt nicht deswegen, was dabei herauskommt, sondern um des

Spielens selber willen. Entfaltung der Kräfte, das ist Glück. Wieviel

können wir Erzieher aus den Spielen der Kinder lernen! Sie
zeigen uns, was ihre Art ist und wo der Ursprung ihres persönlichen
Glückes liegt. Achten wir wohl daranf!

Wenn man das Paradoxon nicht scheut, so könnte man sagen:
wir wollen die Jugend so erziehen, daß ihr das Leben ein Spiel wird.
Ein sehr ernstes Spiel; aber ein frohes Spiel! — Es gibt übrigens
etwas im Leben der Erwachsenen, das dem Spiele der Kinder noch
sehr nahe steht. Ich meine die Kunst in allen ihren Formen.
Glücklich der Mensch, dessen Anlage ihm irgendeine künstlerische Tätigkeit

erlaubt; doppelt glücklich, wenn ein weiser Erzieher die Anlage
auf rechte Weise gepflegt hat! Glücklich aber auch schon der, welcher
in seiner Jugend gelernt hat, am Schaffen nnd am Glück des Künstlers
Anteil zn nehmen, indem er feine Schöpfungen genießt!

Noch ein großes „Aber" hängt allen diesen Ansführungen an.
Unsere Kinder sollen lernen, die Welt nach ihrem Willen, nach ihrem
sittlichen Willen zu zwingen. Und sie sollen erzogen werden zur
Freude an der sittlichen Arbeit. Ganz recht. Aber wenn nun die

Welt nicht aufhört, sie zu quälen? Es gibt Erfahrungen, die nicht
aus der Welt geschafft werden können, auch nicht in aller Zukunft.
Es gibt ein Schicksal, gegen das wir niemals etwas ausrichten können,
dessen Beseitigung auch niemals das Ziel irgend eines vernünftigen
Menschen sein kann. Was vermögen wir dagegen, daß die Hinwegsterben,

die wir am meisten lieben? Was vermögen wir gegen unsre
eigene so oder so bestimmte Anlage? Was gegen Katastrophen, die

plötzlich, jeder Voraussicht spottend, über uns hereinbrechen können?
— Noch mehr: Wer unter uns ist ganz sicher vor Jrrnngen und
Fehltritten, vor Schwachheit und Unzulänglichkeit gegenüber seinem
Ideal? Ist es nicht gerade unser härtestes Geschick, daß wir immer
wieder dieser Unzulänglichkeit inne werden müssen? Wie kann da noch
von dauerndem Glück die Rede sein? Und quälen uns nicht Reue
und Schuldbewußtsein, gerade wenn wir es mit unsrer Aufgabe ernst
nehmen? Oder wer wäre frei von Schuld, von Untreue gegen fein
Ziel, gegen sich selber?

Wenn wir unsre Kinder davor nicht schützen können, dann
vermögen wir zwar viel sür sie zu tun; aber eine Garantie sür ihr
Glück haben wir nicht. — Indessen auch hier gibt es noch eine Rettung.
Vielleicht nicht für alle. Aber versuchen müssen wir sie, wenn uns
das Wohl der Kommenden am Herzen liegt. Es gibt eine Handlungs-



— 197 —

weise, eine Stellung gegenüber dem Schicksal und gegenüber der eigenen
Unzulänglichkeit — auch sie ist Schicksal — welche uns retten kann.
Zunächst wirken jene Gewalten in uns naturgemäß das Gefühl der
Kleinheit und der Demut — es ist ein guter Anfang. Es entsteht
daraus die Ahnung uud die Gewißheit, daß hinter vder über der Welt
und über unsrer Anlage höhere Mächte walten. Das ist der Anfang
religiöser Weltbetrachtung. Aber die bloße Erkenntnis der Kleinheit
und jener Uebermacht hilft uns nicht viel. Wir müssen eine Stellung
zu ihr gewinnen. Nicht jeder, ja kaum einer, vermag dies von sich

aus, nicht jeder findet die rechte, die glückliche Stellung. Trotz ist
möglich, Furcht ist möglich, Leichtsinn ist möglich. Aber sie helfen
uns nicht. Vertrauen müssen wir gewinnen.

Ihr Eltern und Erzieher, lehrt eure Kinder vertrauen!
Vertrauen anf euch, vertrauen auf Menschen, vertrauen auf Gott. Lehrt
sie Demut und Ehrfnrcht, aber lehrt sie auch Vertrauen. Lehrt sie

jene höhern Gewalten mit den Angen Jesu schauen, mit der Seele
Jesu, der vertrauenden Kindesseele, durchschauen! Kinder vertrauen
gern; sie wissen noch nichts von Täuschung und Enttäuschung, nur
von Gutmeinen. Macht, daß sie Kinder bleiben! Dann erscheint
ihnen kein Schicksal mehr als absoluter Widersinn, noch als absolutes
Unheil. Daun finden fie ihr Glück anch im Unglücke; denn sie glauben
nicht, daß irgend etwas ein Unglück sein könne, etwas Bösgemeintes.

Diese Gedanken erheben nicht den Anspruch der Vollständigkeit,
noch den der systematischen Vollendung. Sie wollen nur anregen
zu weiterm Nachdenken. Denn die Ursünde eines Erziehers ist
Gedankenlosigkeit, die hier freilich identisch ist mit Lieblosigkeit. Wer sein
Kind lieb hat, mnß über Sinn und Ziel der Erziehung nachdenken.
Die Mittel und Wege, ans denen das Ziel zu erreichen ist, sind mannigfaltig

und richten sich nach der Art der Kinder und der Erzieher, der
Verhältnisse im weitesteu Sinne. Darüber möge jeder mit sich selber
ins reine kommen. P. Häberlin.

Soziale «limatiglieli: Unterstut2ung5>

grunSsätxe uns Looperatlon.

^Uie im dritten Hefte dieser Zeitschrift beschriebene ReformbewegungI auf dem Gebiete sozialer Hilfstätigkeit mußte logischer Weise

zur Aufstellung bestimmter Grundsätze führen. Diese Grundsätze
bilden sozusagen die Qnintefsenz der Reformbewegung; ihnen voll
und ganz nachzuleben und sie weiter auszubauen ist das Ziel aller
Anhänger der neuen Schule! Diese Grundsätze haben umso größeren
Wert als sie sich aus der ganzen, gewaltigen Mißwirtschaft vergangener


	Was soll aus unsern Kindern werden?

