
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 1 (1906-1907)

Heft: 8

Artikel: Religiöse Kultur. 1., Das Wiedererwachen der Kultur

Autor: Hartmann, B.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-131490

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-131490
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


85

«ellgisse I^uttur.
i. vat Meaererwaeven Ser Wltur.

F F Vir sind an eine rasche Entwicklung der Dinge gewöhnt. Zehn
Jahre bedeuten gegenwärtig viel, und das nicht nur für den
Elektrotechniker oder den Japaner. Dennoch wüßte ich kaum

etwas so Ueberraschendes zu nennen, wie den Umschwung im
ästhetischen Empfinden auf dem Gebiet der bildenden Kunst,
den uns das letzte Jahrzehnt gebracht hat.

Es gilt von der selbständigen Kunst bis herab auf die untersten
Stufen der angewandten. Was ist da nicht alles neu geworden oder
im Neuwerden begriffen! Kürzlich standen wir vor einem eisernen
Gartentor, das noch unvollendet in der Werkstätte eines Kleinmeisters
lehnte, und fragten uns: Wer hätte eine solche Summe von gutem
Geschmack und Eindringen in das Material noch vor fünfzehn Jahren
in einer gewöhnlichen Schlosserwerkstätte gesucht? Und nächstens wird
kein Buchbinder mehr sein Brot finden, der sich nicht ein wenig
auskennt in der künstlerischen Verwertung seines Materials und seiner
technischen Arbeitsmittel. Was aber am meisten sagen will — man
hat diesmal weniger als sonst den Eindruck, es mit einer Mode zu
tun zu haben oder mit der Laune einer kleinen Anzahl von
Tonangebenden. Die Bewegung geht tieser. Es müßte alles trügen,
wenn nicht wirklich eine neue ästhetische Kultur im Werden ist.

Wohl wirds ja gut sein, nicht zu früh von einem Sieg zu reden
auf diesem Gebiet. Eins aber ist ficherlich heute schon gewonnen und
darf unbedenklich als Fortschritt der letzten zehn bis fünfzehn Jahre
hingestellt werden: Man hat erkannt, daß die zweite Hälfte des
neunzehnten Jahrhunderts keine ästhetische Kultur gehabt. Es war für
die gebildete Menge eine Zeit vollendeter Zerfahrenheit des Geschmacks
in der bildenden Kunst und allem, was damit zusammenhängt. Ja,
man ist versucht zu fragen: Kann man überhaupt von einer
Kultur des 19. Jahrhunderts von den vierziger Jahren
weg reden?



— 186 —

Eine grausame Frage, wenn man dran denkt, was gerade dieser
Zeitabschnitt fast auf jedem Gebiet exakter Forschung und technischer
Arbeit bedeutet. Helmholtz, Virchow, Eiffel, Edison nnd — keine

Kultur. Die Erbauung des Suezkanals, des Gotthardtunnels, die

Ausbeutung der Diamantenfelder Südafrikas, die Erschließung des

asiatischen Ostens für den Handel und — keine Kultur. Dennoch
wird sich das harte Urteil kaum abwenden lassen. Das Resultat ist
verblüffend und gibt zu denken: Die zweite Hälfte des vergangenen
Jahrhunderts hat bewiesen, daß alle Schätze des exakten Wissens,
riesenhafte technische Fortschritte, eine hochgespannte politische
Entwicklung noch nicht Kultur im eigentlichen Sinne des Wortes bedeuten.
Hinnebergs groß angelegtes Werk „Die Kultur des 19. Jahrhunderts",
das gegenwärtig noch im Erscheinen ist, bietet eben eine Encyclopädie
des Wissens, erstellt am Ende dieses Zeitraums, der in der Tat ja
mehr Wissen nnd technisches Können produziert hat, als irgend einer

zuvor. Von einer Kultur des 19. Jahrhunderts in dem Sinne, wie
man von einer Renaissance-Kultur, einer Götheschen, ja nur von einer
Kultur des sredencianischen Zeitalters in Preußen spricht, kann nie
nnd nimmer die Rede sein. Wissen und technisches Können
sind noch nicht Kultur, das muß zur Stunde sehr laut gesagt
werden, nach meiner Meinung nicht znletzt auch im Interesse der
Religion, das uns an diesem Ort das Wort gibt.

Oder urteilen wir am Ende nur so scharf, weil wir dem
Zeitraum noch zu nahe stehen? Kaum. Zeitliche Nähe verleitet doch sonst

zur Überschätzung. Was uns aber in den letzten zehn Jahren so

stark anwandelt, ist etwas ganz anderes. Ich möchte es nicht
Geringschätzung oder Mißachtung des Bestehenden nennen. Das wäre die
bare Torheit angesichts dessen, was wir dem 19. Jahrhundert
verdanken. Aber es ist das Gegenteil von einem Genügen, das uns
zum Augenblick sagen ließe: „Verweile doch, du bist so schön!" Warum

sind wir voll von Zukunftsplänen und Hoffnungen, die uns
beständig über die Gegenwart hinaustreiben? Die unhaltbaren sozialen
Zustände sind nur eine von vielen Ursachen dieser Ruhelosigkeit.
Das höchste Merkmal einer wirklichen Kultur ist aber doch wohl die

Fähigkeit des Verweilens, eine gewisse Ruhe — die allerdings mit
der Ruhe des Todes nichts gemein hat. Wohl ist Göthe in aller
Gebildeten Mund, aber gerade seine Ruhe, sein Gesättigtsein im besten
Sinne des Wortes ist uns fremd. Es fei denn, daß es uns gelingt, uns
künstlich in irgend eine Kultur der Vergangenheit hineinzufpinnen,
mag sie fich nun an die Namen Göthe oder Angelus Silestus oder
Erasmus oder andere anknüpfen.

Und das gerade ist neben der Unruhe ein zweites Merkmal der
Kulturlosigkeit der vergangenen Jahrzehnte: Man flüchtete sich
aus der Gegenwart in die Vergangenheit. Historismus
auf allen Gebieten, beileibe nicht etwa nur auf dem einer gewissen
Theologie. Man baute gothisch und in deutscher Renaissance, man



- 18? -
schmückte feine Wände mit Bildern des Raffael, Dürer, Rembrandt zc.,
man machte Carlyles Heldenverehrung mit in der Verherrlichung der
Großen vor uns, man flüchtete sich, wenn man überhaupt philosophisches
Bedürfnis empfand, in die Gedanken der Aelteren und Alten. Gewiß
tat man damit noch lange nicht das Schlimmste. Die Dinge waren
und sind an und für sich sehr löblich, und wir werden nie einem
raten, sich ihrer völlig zu entfchlagen. Aber wo sie sich so eminent
in den Vordergrund drängen, sind sie eben der Beweis von einem
inneren Ungenügen, der Ohnmacht, aus der Gegenwart etwas Ganzes
zn schaffen. Wir werden später darauf zurückkommen müssen, wie sich

genau dieselbe Erscheinung auf dem Gebiet des Religösen zeigte. Nie
hat man so viel geleistet im Nachempfinden früherer Frömmigkeit und
ihrer Repräsentanten, mochten sie Paulus oder Franziskus oder Luther
heißen, wie in den letzten Jahrzehnten.

Wenn aber dies von den Einen gilt, sagen wir von einer Elite
der Gebildeten, so werden wir bei andern die bedeutend unerfreulichere
Kehrseite finden. Ich meine die mehr oder weniger materialistische
Denk weife. Man nahm die tausendfachen Einzelerscheinungen und
Forschungsresultate begierig auf, aber man verstand es nicht, geistig
sie zu einem Ganzen zu gestalten: Ein weiteres Merkmal der Unkultur.
Denn Kultur ist ja gerade die Ueberwindung des Zufällig-Gegebenen
durch den Geist. Eine Summe von Dingen, anch wenn sie nach
bestimmten Gesetzen zusammengestellt sind, ist noch kein Ganzes, sagen
wir wenigstens: keine innere Einheit. Ich kann mir ein Haus bauen,
wo jedes Stück Holz und Eisen, jeder Stein und Nagel genau nach
den Gesetzen der modernsten Technik seinen Platz hat, und doch kann
das Haus grundhäßlich sein. Ich kann mir ein Zimmer möblieren,
sodaß jeder einzelne Gebrauchsgegenstand ein technisches Wunderwerk
ist, und doch ists zum Erschrecken unwohnlich. Endlich kann ich sämtliche

Begebenheiten der Menschheitsgeschichte im Gedächtnis haben, ich
sehe sie ineinander greifen, fich treiben und hemmen, und doch ist's
keine Einheit, im Grunde eine unverständliche Masse ohne Geist, trotz
der scharfsinnigsten Zusammenstellung. Es ist nur die äußere Kraft,
die da sich ausläßt nnd zusammenzieht. Eine innere Befriedigung
gewährt der Anblick nicht.

Die größte technische Bemeisterung der Masse, die äußerste
mechanische Fertigkeit kann einmal eine Befriedigung verschaffen: wenn
sie neu ist. Hernach haucht sie die Seele aus, wenn nicht die Fähigkeit

dazu kommt, sie mit allem was ich fühle und bin, in einen
einheitlichen Zusammenhang zu bringen. Wer dächte dran, auch die
kunstvollste Maschine in seiner Wohnstube als Schmuck und täglichen
Genossen der Muße aufzustellen? Vielleicht der Erfinder, aber auch
der wahrscheinlich nur dann, wenn er sein Vermögen dran geopfert
und nicht wieder zurückbekommen hat.

Materialismus ist Unkultur, vielleicht bei manchen
resignierter Verzicht auf Kultur. Drum ist auch kein Einziger im



— 188 —

stünde, ihn konsequent nur für Tage zum Inhalt feines Denkens und
Empfindens zu machen.

Kultur ist Einheit des Denkens, Schaffens und Empfindens.
Drum gehört es auch zum Wesen jeder wirklichen Kulturevvche, daß

man sich ein einheitliches Bild davon machen kann, ja, daß ihr Geist
oder besser gesagt ihre geistige Welt in scheinbar unbedeutenden Dingen
sich verrät, im Stuhl, auf dem sie saßen oder in der Inschrift, die sie
dem Vater auf den Grabstein setzten.

Es wird aber niemand sagen, daß man sich das Bild einer Zeit
machen kann an Hand dessen, was sie gewußt oder technisch zu
stände gebracht hat. Die erste Lokomotive, die gebaut wurde, ist
gewiß ein interessantes Jnventarstück eines technischen Museums.
Honnv soit c>ui mal ^ psnss! Im germanischen Museum zu Nürnberg

aber müßte sie sich fremd ausnehmen, denn bei aller
epochemachenden Bedeutung für Technik, Handel und Verkehr — für die

Kultur ihrer Zeit sagt sie schlechthin nichts. Sie steht ewig da als
etwas Zufälliges. Man könnte sie überall hinstellen. Es ist auch der
reinste Zufall, daß fie gerade in die Kultur des beginnenden 19.
Jahrhunderts fällt. Dasselbe wird gelten vom ersten automatischen Stickstuhl,

von der ersten Brücke aus armiertem Beton. Gewiß Dinge
von großer Bedeutung. Aber niemand wird aus ihnen das Innenleben

der Zeit herauslesen können, in der sie geworden sind. Sie
erzählen nichts, als einen einzelnen Fund menschlichen Berechnens, wo
nicht gar des Glückes einer guten Stunde. Man kann sie hinauf-,
hinunterschieben an der Stange der Zeit — überall reden sie die

gleiche Sprache.
Ganz anders verhält es sich mit allem, was in das Gebiet

einschlägt, wo Geist und Empfindung, Leben und Denken sich zur Einheit
zusammenfinden. Ich denke zuerst an das rein ästhetische und
wiederhole die oben genannten Beispiele.

Nimm einen Stuhl aus den Tagen der ersten großen technischen
Erfindungen, dem Beginn des 19. Jahrhunderts. Empire — fo nennt
man bekanntlich den Möbelstil jener Zeit, wie er auf dem Kontinent
sich rasch verbreitete und in vielen guten Exemplaren sich in unseren
Bürgerhäusern bis heute erhalten hat. Hier hatte das Geistesleben
jener Tage ein Mittel einheitlichen Ausdruckes gefunden. Was war's?
Protest gegen die dekadente Gesinnung der Höfe. Römisch-republikanischer

Geist, geradlinig, gedrungen, das Bürgerbewußtsein und der
Bürgerstolz, dazu ein Stück mutige Aufklärung. Aber ein. Ganzes
eben, eine bestimmte Kultur!

Ein anderes Gebiet, wo diese Einheitlichkeit sich zeigen mußte,
ist die populäre Philosophie. Man nehme ein Stammbuch zur
Hand oder, wie die Schulmädchen heute sagen, ein Album, mag sein
eines reisenden Handwerksburschen von der Wende des 18.
Jahrhunderts. Kurze pathetische Sprüche, ein bischen großartig, ein bischen
sentimental, aber Stil ist drin, der ehrliche Ausdruck einer ganz be-



— 189 —

stimmten Zeit und ihrer Kultur. Endlich suche man nach den abge-
legenern religiösen Andenken an jene Zeit. Der alte Göttinger
Friedhof, die ländlichen Kirchensprüche aus jenen Tagen. Bei allem
Schwachen, das uns gelegentlich ein Lächeln abnötigt, ist es der Ausdruck

des Geisteslebens einer Zeit, nicht nur die Spur ihrer Fortschritte
in Wissen und Technik. Sie waren wohl klein verglichen mit uns, jene
Leute; wie umständlich, wie pedantisch, wie selbstbewußt oft bei ihrem
bischen Wissen und technischem Können. Aber wie ganz, wie
abgeschlossen ihr Geistesleben, wie bestimmt ihre Lebensbeurteilung!
Kleiner als wir und doch größer, weil sie eine Kultur hatten und
geistig nicht von der Hand in den Mund lebten.

Es ist das Verdienst einer Reihe von Vertretern der bildenden
Kunst, auf die furchtbare kulturlose Lücke hingewiesen zu haben, die
von den vierziger Jahren des vergangenen Jahrhunderts weg bis an
die Schwelle unserer Tage sich erstreckt. „Wir haben seit Jahrzehnten
keine ästhetische Knltnr mehr!" Die höchste Technik hat es nicht
abgewendet, daß unsere Wohnstätten häßlich wurden wie niemals zuvor.
Die Hochblüte der Uhrenindustrie hat es nicht einmal bemerkt, wie
ärmlich und nichtssagend ihre Uhrengehäuse wurden.

Jeder weiß, wie unerhört der Erfolg solcher Worte war und ist.
Sie haben ein Leben in Baugewerbe und Handwerk vor allen gebracht,
als wären's Offenbarungen aus einer andern Welt. Man wurde
aufs neue gewahr, daß die raffinierteste Verwertung des Materiellen,
des Stoffs, noch lange nicht gleichbedeutend ist mit Beherrschung
des Stoffs durch den Geist. Nur wo unser ganzes Innenleben
mitschafft, ist Einheit möglich, Zusammenfassung, Ruhe und Kultur.

Für uns bringt diese Entdeckung — denn so muß man's
ehrlicherweise schon nennen —nach meiner Meinung ein doppeltes. Erstlich

einmal die überraschende Gewißheit, daß die Ablehnung und
Interesselosigkeit gegenüber der Religion, die Unsicherheit und Unruhe
in den einfachsten Fragen der Religion, die mit zu den Merkmalen
der letzten Jahrzehnte gehören, eben nicht auf Rechnung der Kultur,
sondern einer traurigen Unkultur zu setzen sind. Es gibt schon
allein viel zu denken und zu hoffen, daß eine im tiefsten Grunde
knltnr arme Zeit zugleich eine religionsarme gewesen ist, wenigstens

arm an religiöser Sicherheit. Der populäre Satz, daß eine
fortgeschrittene Kultur die Religion mehr und mehr ausschließe, rückt dabei
in ein sehr bedenkliches Licht.

Hernach das zweite: Wenn man entdeckt hat, daß den

vergangenen Jahrzehnten die Kultur in schlimmster Weise gemangelt hat
— und vor allem die ästhetische Knltnr — warum sollte man das
Gleiche, oder sagen wir Aehnliches, nicht vielleicht entdecken auf
religiösem Gebiet Ist nicht am Ende unsere religiöse Zerfahrenheit

einfach ein Mangel an Kultur? Eine armselige Unfähig-



— 190

keit, aus unserem Denken und Empfinden eine Einheit zu schaffen
nach der Seite hin, die den Namen Religion trägt? Ich glaube es

und möchte den Versuch machen, den Nachweis zu leisten. Wir
brauchen nicht neue Gottesbeweise, nicht neue Forschungen auf dem
Gebiet der Religionsgeschichte und Psychologie. Sie alle werden für
unser religiöses Urteil wichtig sein, die Religion selbst werden sie uns
nicht zu einem wirklichen Lebensbestandteil machen. Was wir nötig
haben, ist eine neue religiöse Kultur. B. Hartmann.

(Fortsetzung folgt,)

Aas soll aus unsern hindern mrüen?

>^s handelt sich „IN eine wichtige Sache, ihr Väter 1,1,0 Mütter,
ihr Lehrer und ihr übrigen Erzieher! Wohin wandert ihr, welches
ist euer Ziel? Was wollt ihr aus euern Kindern machen?

Besinnet euch! Das Schicksal der kommenden Generation, das Geschick

der Menschheit hängt davon ab. Es ist euch anvertraut. Wie soll
es werden?

„Darüber haben wir noch nicht weiter nachgedacht. Wenn unser
Kind aus der Schule entlassen wird, ist's immer noch Zeit, sich auf
einen Beruf zu besinnen." — Aber so war ja die Frage nicht gemeint!
Nicht ob Bäcker vder Schuster, sondern was für Menschen eure
Kinder werden sollen, darnm handelt es sich. — „Ach was, ivo's
nicht am Holze liegt, gibt's keine Pfeifen. Was hilft das Besinnen
und das Wollen, es wird, doch jedes, wie's eben werden will." Oh
ihr faulen Theoretiker! Seht zu, daß aus eurem Holze nicht lauter
Ruten für euch uud für andere wachsen! — „Was aus ihnen werden
soll? Arbeiten sollen sie lernen, daß sie nicht hungern müssen. Und
brav lernen sollen sie in der Schule; heutzutage muß man etwas
wissen und können, wenn man ehrlich dnrch die Welt kommen will."
— Sonst nichts? Oh hätte doch der liebe Gvtt keine Menschen
erschaffen, hätte er nnr Blumen auf dem Felde und Vögel des Himmels
wachsen lassen! Die kommen viel leichter ehrlich durch die Welt und
erfüllen also ihre Bestimmnng besser. — „Mein Sohn branchi nichts
besonderes zu werden — er hat's gottlob nicht nötig." — „Was
braucht ein Mädchen weiter zn lernen, als was sich schickt und was
nötig ist, um einen ordentlichen Hanshalt zu führen! Ein besseres

Pensionat und eine Haushaltungsschule — das genügt. Und zn Hause
sieht unsere Tochter, was Ordnung und Anstand ist."

Was soll ich noch mehr vvn diesen Antworten aufzählen, die

mir auf meine Frage geworden find? Fragt selber nach unter euern
Bekannten, ihr werdet solche und verwandte Stimmen genug hören.
Werdet ihr mit ihnen zufrieden sein?


	Religiöse Kultur. 1., Das Wiedererwachen der Kultur

