
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 1 (1906-1907)

Heft: 7

Artikel: Was nimmt und was gibt die Bibelkritik?

Autor: Liechtenhan, R.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-131488

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-131488
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 167 —

Doch, wo haben wir nun die Brücke gefunden, die Religion und
Naturwissenschaft verbinden sott? Es ist uns klar geworden, daß der
Forschungsgang der Wissenschaft nicht durch religiöse Voraussetzungen
oder Einschiebungen unterbrochen werden darf. Ebenso scheint es
mir auch nicht richtig, aus der Natur abgeleitete Sätze und Gesetze

durch Analogie in ethisches oder religiöses Gebiet übertragen zu wollen,
so sehr wir auch im Grunde von der letzten Einheit der Gesetze aller
menschlichen Erfahrung überzengt sein mögen. Warum? Es ist das
auch im besten, im zutreffendsten Falle eine Vergewaltigung der Natur,
durch die man sich selber um das Größte bringt, um die Unmittelbarkeit

der Erfahrung. Das ist es ja gerade, was den Vorzug und
die gewaltige Kraft des Naturerlebens ausmacht, daß es aus erster
Quelle, ohne Vermittlung des Gedankens, schöpft und so volle Unmittelbarkeit

zu erreichen vermag.
Nein, nicht als etwas Fremdes soll die Religion in die

Naturwissenschaft hineindringen,
nicht als bloßes Paradigma zur Vertiefung und Erläuterung

religiöser oder ethischer Gegenstände sollen die Erfahrungen im Naturerleben

benutzt werden,
sondern die Naturbetrachtung soll bleiben was sie ist, denn sie

hat ihren eigenen Wert und sie kann nun selber religiös werden.
Wir können alles religiös erleben, aber wir^ZMM nur religiös

^.xl^hen, nM^ÄWös. denken. Dadurch, daß wir die Naturbetrach -

tung zu einem Erlebnis werden lassen, tritt sie in den unmittelbaren
Bereich der Religion. Das Erleben einer Einzelerscheinung gibt uns
das Glück des Erlebens einer Einheit und weckt, nährt und kräftigt
in uns die Sehnsucht nach der höchsten Einheit.

Wilh, Brenner.

Aas nimmt uns was gibt Sie »ibelkritik?

M^s ist überflüssig, die Wichtigkeit der Bibel für das Christentum
zu schildern. Die Frage: „Wie stelle ich mich zur Bibel?" wird
nie verstummen; von ihrer Beantwortung hängt ja zum großen

Teil die Art unseres religiösen Lebens ab.
Die Reformation hat nicht gerüttelt an der katholischen Lehre,

daß die Bibel von Anfang bis zu Ende unfehlbares Gotteswort sei.
Nur die Behauptung wurde abgelehnt, daß allein die Inhaber des
unfehlbaren kirchlichen Lehramtes die Bibel richtig auslegen, der
gewöhnliche Laie sie aber nicht verstehen könne. Darum gaben die
protestantischen Kirchen sie jedem in die Hand und machten ihm ihre
Lektüre zur Pflicht, da sie das Buch fei, das ihm sage, was er glauben



— 168 —

und was er tun müsse, um selig zu werden. Die Zweifel an ihrer
Wahrheit waren noch gar nicht erwacht; wer für seine Ansicht einen
Bibelspruch anführen konnte, hatte ihre Wahrheit nach damaliger
Meinung vollgültig bewiesen. Je besser einer Bescheid wußte in der Bibel,
je öfter er sie schon durchgelesen hatte, für umso frömmer galt er.
Das ist heute noch die populäre orthodox-protestantische Auffassung
von der Bibel. Ihre Vertreter nennen sich mit Vorliebe „bibelgläubig".

An sie reiht sich eine zahlreiche Gruppe von solchen an, die in
dieser Anschauung erzogen sind, aber im Stillen allerlei Bedenken,
geheime Ketzereien mit sich herumtragen; sie haben aber ein böses
Gewissen dabei; sie glauben es fei ein Unrecht, der Bibel gegenüber fich
eine eigene Meinung zu wahren; sie suchen ihre Ziveifel zu verscheuchen,
besonders da sie fürchten, ein erster Schritt der Loslösung von der
Bibelgläubigkeit ziehe weitere nach fich, schließlich gerate alles in's
Wanken, und mit dem „wahren Glauben" büße man anch das
Anrecht auf die Seligkeit ein. Und doch werden sie ihre Bedenken, so

sehr sie sich ihrer erwehren möchten, nicht ganz los. Hier und dort
erscheint es ihnen als harte Zumutung, das zu glauben, was ihnen
die Bibel angeblich vorschreibt.

Diese Zumutung erscheint andern zu hart; sie können ihr
nicht entsprechen. Es will ihnen auch nicht in den Kopf, daß sie

etwas für wahr halten sollten, wovon sie sich unmöglich überzeugen
können. So bricht ihnen das Zutrauen zu der Unfehlbarkeit der Bibel
an einem Punkt zusammen. Damit verlieren sie aber dieses Zutrauen
überhaupt. Das bedeutet, daß das Fundament ihres Glanbens
einstürzt; alles gerät ihnen in's Wanken. Die Sache wird oft nur noch
verschlimmert, wenn sie erfahren, daß ihr Pfarrer sich auch seine
gewissen Freiheiten gegenüber der Bibel reserviert, das aber in aller
Wohlmeinenheit, „nm seine Gemeinde nicht zu beunruhigen," versteckt
hat. So haben z. B. schon Hunderte ihre Bibel weggeworfen und ihrem
Glauben den Abschied gegeben, weil sie einsahen, daß die Schöpfungsgeschichte

der Bibel den wirklichen Tatfachen nicht entspricht.
Auf dem äußersten Flügel stehen diejenigen, welche es feit ihren

Knabenjahren für kindisch halten, sich überhaupt noch um die Bibel
zu kümmern, denn sie ist ihnen bloß eine Sammlung unglaublicher
Geschichten und veralteter Anschauungen. Ein gewisses historisch-antiquarisches

Interesse mag sie noch haben, aber wer wollte auch aus
einem zweitaufend und mehr Jahre alten Buch heute noch etwas
lernen wollen! Nur selbstsüchtige Gegner des Fortschritts können es

noch verehren!
Diesen allen ist das gemeinsam, daß sie meinen, sie hätten nur

die Wahl, der Bibel unbedingt zn glauben oder sie unbedingt
abzulehnen. Darin berühren sich die Extreme. Ihnen gegenüber verfechten
wir den Standpunkt, daß unbefangene Prüfung nach allgemein
wissenschaftlichen Methoden sich wohl mit Ehrfurcht verträgt. Die Extremen
vereinigen sich wieder in dem Vorwurf, diese Stellung sei eine Halb-



— 169 —

heit. Pietätlosigkeit, Verstandesdünkel soll nach den Orthodoxen,
Mangel an Wahrheitsmut nach den Radikalen dabei das Motiv sein.
Wir versuchen dagegen zu zeigen, wie die Kritik eine innere
Notwendigkeit ist und den „bibclgläubigen" Standpunkt zur Unmöglichkeit
macht, wie aber dadurch die Bibel ihreu Wert nicht verliert, sondern
nnr lebendiger wird; die radikale Verwerfung ist keine Konsequenz
der Kritik.

Wir leugnen nicht, daß die Freude, das Strahlende zu schwärzen
und das Erhabene in den Staub zu ziehen, vielleicht bei der Kritik
als Motiv schon mitgespielt hat, bei dem oder jeuem Kritiker noch
mitspielen mag. Aber es wäre ungeheuer verkehrt, daraus die ganze
Kritik abzuleiten. Vielmehr gilt, daß sie den Forschern langsam, wider
ihren Willen dnrch die Tatfachen abgenötigt worden ist. Die meisten
haben fich lange gegen sie gesträubt, bis sie ihr schließlich aus
Wahrhaftigkeit nachgeben mußten. Die Einen weichen mehr von den
traditionellen Anschaunngen ab als die Andern; es ist aber verkehrt, wenn
die konservativen Forscher auf die radikaleren Kritiker schimpfen nnd
sie als pietätlose Vernein« brandmarken. Der entscheidende Schritt
ist da, wo das Recht der Kritik überhaupt zugestanden wird, und
diesen Schritt haben anch unsere „positiven" Theologen getan; wenn
sie dabei zurückhaltender sind, so ist das keine prinzipielle Differenz
gegenüber ihren weitergehenden Fachgenossen.

Schauen wir, wie es zur Kritik gekommen ist! Zuerst wollte
mau den Wortlaut der Bibel genau feststellen. Wir haben ja die

eigenhändigen Manuskripte der Propheten und Apostel nicht mehr.
Ihre Bücher mußten dnrch Abschreiben vervielfältigt werden; bei jeder
Kopie giebt es Fehler, und auch die ältesten Handschriften, im besten
Fall Abschriften aus zweiter oder dritter Hand, weichen in mannigfacher

Weife von einander ab. Fast kein Vers im neuen Testament
ist ganz genau übereinstimmend überliefert. Es ist eine höchst mühsame

Aufgabe, der fich Gelehrte mit großer Selbstverleugnung unterzogen

haben, den ursprünglicheil Wortlaut herauszufinden; an manchen
Stellen ist er noch unsicher. Dieser Arbeit der Textkritik müssen
sich die Forscher unterziehen, ob sie wollen vder nicht, und keine Kunst
ilnd keine Kraft des Glanbens kann einen nnfchlbar sichern Text
herstellen.

Weiter erhob sich die Frage, wie denn die Sammlung von so

mancherlei größern und kleinem Schriften, als die fich die Bibel
darstellt, entstanden ist. An die Textkritik schloß sich fo die Erforschung
der sogen. Kanonsgefchichte. Unbefangene, pietätvolle Untersuchungen

förderten die Tatsache zu Tage, daß sich diese Sammlung nur
sehr langsam vollzog. Die meisten biblischen Bücher bestanden schon
eine Zeit lang für sich, ehe sie der Sammlung der „heiligen" Schriften
einverleibt wurden. Die Abgrenzung des „Kanons", wörtlich der
„Richtfchnnr", d. h. der Schriften, die als heilig und verbindlich gelten
sollten, gegen die unheiligen, geschah dnrch eine Ans wähl. Zahl-



— 170 —

reiche Gemeinden verehrten eine größere Anzahl von Schriften, als
wir sie jetzt in der Bibel haben, als heilig. So hatte die Bibel der
jüdischen Gemeinden griechischer Zunge außerhalb Palästina einen

größern Umfang als der hebräische Kanon der Judengemcinden
Palästinas. Die Bücher, die bloß im griechischen alten Testament
stehen, sind in unsern Bibeln in die Abteilung der „Apokryphen"
verwiesen. Aehnlich steht es mit dem neuen Testament. Es gab
Gemeinden, welche noch andere christliche Schriften als gleichwertig im
Gottesdienst feierlich verlasen, oder welche einzelne Bücher wie
Offenbarung, Hebräer-, 2. und 3. Johannis-, 2. Petrusbrief verwarfen.
Was zur heiligen Schrift gehöre, Wort Gottes sei, das haben die

jüdischen Schriftgelehrtcn für das Alte Testament und die katholischen

Theologen des vierten Jahrhunderts für das Neue Testament
bestimmt. Das ist wieder eine Tatsache, die kein Glanbe aus der
Welt schaffen kann.

Jeder einfache Bibelleser hatte auch schon beobachten können,
daß einzelne Geschichten zweimal berichtet werden oder daß die

Erzählungen Wiederholungen und Widersprüche enthielten; das ist hanpt-
sächlich im 1. Buch Moses auffallend, läßt sich aber auch in andern
geschichtlichen Büchern konstatieren. Nun fanden die Gelehrten durch

genaue sprachliche Untersuchungen dafür die Erklärung, daß die
Verfasser unseres Bibeltextes schon verschiedene schriftliche und mündliche
Quellen vor sich hatten, die sie in ihr Werk verarbeiteten, bald
nebeneinander stellten, bald ineinander hineinschoben. Wir stehen hier vor
Tatsachen, die einfach anerkannt sein wollen. Mit derselben Sicherheit
brachte auch sprachliche Vergleichung die Erkenntnis, daß im Buch
Jesaja von Kap. 40 an ein anderer Prophet aus einer andern Zeit
redet als in Kap. 1—39.

Auch im neuen Testament gab es genng solcher Beobachtungen.
So fand man heraus, daß die Briefe an Timotheus und Titus einen
andern Wortschatz haben als die andern Paulusbriefe; von da wnrde
man weitergeführt zu der Entdeckung, daß dem andern Wortschatz
teilweise auch ein anderer Gedankenkreis entspricht, daß auch eine
andere Situation vorausgesetzt ist. Nichts konnte von dem Schluß
zurückhalten, daß hier ein Späterer so geschrieben habe, als ob er
Paulus wäre, vielleicht mit Benutzung wirklicher Billets des Paulus
an seine treuen Gehilfen; wir wissen, daß in jener Zeit solche Schrift-
stellerei im Namen einer berühmten Autorität gang und gäbe war
und nicht als Betrug galt; waren doch die Verfasser gewiß, im Sinn
und Geist dessen zn schreiben, dessen Namen sie ihrer Schrift
voranstellten.

Das allerdeutlichste Beispiel sind die drei ersten Evangelien, die

sogen. Synoptiker. Sie stimmen stellenweise wörtlich mit einander
überein und weichen an andern Stellen stark von einander ab. Man
untersuchte ihr Verhältnis zu einander nnd es war unverkennbar,
daß eine Abhängigkeit der einen vom schon geschriebenen Wortlaut



— 171 —

der andern vorliegt. Ein Evangelist hat wörtlich Partien aus dem
Evangelium des andern (nach der Ansicht weitaus der meisten Forscher
Matthäus und Lukas aus Markus und daneben aus einer uns nicht
mehr erhaltenen Schrift mit Reden Jesu) abgeschrieben, aber sich
dabei die Freiheit genommen, hier und dort sprachliche

und inhaltliche Korrekturen anzubringen.
Matthäus und Lukas haben also das Evangelium
des Markus nicht als unfehlbares Gotteswort
angesehen.

War einmal die Kritik so weit geführt worden, so konnte es
keine Grenzen für weitere Untersuchung mehr geben. Denn die Schranke,
daß dem unfehlbaren Gottesivort gegenüber schon jede Prüfung Sünde
sei, konnte angesichts solcher Entdeckungen nicht mehr stehen bleiben.
Und das Wichtigste, was den Kritikern die Rückkehr schlechterdings
unmöglich macht, das sind weniger die einzelnen Widersprüche, sondern
es ist die Einsicht, daß es eine einheitliche, allen Büchern
der Bibel gemeinsame „Schriftlehre" gar nicht giebt.
Man hatte früher einfach ganz unbefangen Paulus durch Johannes,
diesen durch Markus, vor allem Jesus durch Paulus ausgelegt. Jetzt
aber ergab sich, daß jeder nicht nur seine sprachlichen Eigentümlichkeiten

hat, sondern auch sonst seine ausgeprägte persönliche Eigenart,
seine eigenen Gedanken, Empfindungen, Urteile, Hoffnungen in
deutlichem Unterschiede von den andern. Mag man die Gegensätze zwischen
den einzelnen biblischen Schriftstellern zu Zeiten überschätzt haben, mag,
um nur eins zu nennen, gegenwärtig etwa der Gegensatz zwischen
Jesus und Paulus allzuscharf dargestellt werden, die Tatsache der
Differenzen selbst bleibt und auch die konservativsten Forscher können
sich ihr nicht ganz entziehen. Darum sollte es aber auch nicht mehr
geschehen, daß etwa Angriffe ans die Bibel aus deren Widersprüchen
viel Wesen machen und sie wie neue Entdeckungen in die Welt
Hinausposannen.

Diese Beobachtungen haben sich den Forschern ungesucht
aufgedrängt nnd sie zu einer andern Gesamtanschauung von der Bibel
getrieben, die ich in kurzen Strichen zu zeichnen suche.

Es kommt der Kritik nicht, wie von' ihren Gegnern behauptet
wird, darauf an, zu beweisen, daß dieser Psalm nicht von David,
jener Brief nicht von Paulus fei, daß dieser Spruch unwahr sei und
jene Geschichte sich nicht so könne zugetragen haben. Die Hauptsache
ist vielmehr das geschichtliche Verständnis. Man macht wirklich
Ernst damit, daß die biblischen Bücher von Menschen mit Fleisch und
Blut geschrieben wurden, von Menschen, die Kinder ihrer Zeit gewesen
sind und die Anschanungen ihrer Zeit geteilt haben. Man faßt diese

Schriften als Lebensäußerungen solcher Menschen auf, sucht aus den
Schriften die Verfasser in ihrer persönlichen Eigenart zu erkennen und
zn würdigen. Hat man so ihre Persönlichkeit erfaßt, so fällt von da
aus wieder manches Licht auf einzelne ihrer Worte und Gedanken.



— 172 —

Kurz, man versteht die Bibel nicht dogmatisch als eine Sammlung
von Sprüchen nnd einzelnen Geschichten, sondern als den Spiegel,
durch den mir in das Herz der Frommen früherer Jahrhunderte, der
klassischen Zeiten der Religion hineinschauen; sie ist ein Dokument
unvergleichlichen religiösen Lebens, sie ist uns, seit ivir sie sv betrachten,
viel lebendiger gewvrden.

Das alte Testament zeigt uus wie das Volk Israel aufstieg zu
immer besserer Gotteserkenntnis, reinerem Glauben, edlerer Sittlichkeit,
geistigerem Gottesdienst. Da stehen im Vordergrund die großen
Gesandten Gottes, die im Namen ihres himmlischen Herrn anftreten,
nachdem sie in ihrem Herzen vernehmlicher als andere seine Stimme
gehört; die Persönlichkeiten der Propheten, in deren heiligem Müssen
wir Kraft und Wirken des Gottes spüren, der die Menschen vorwärts
führt; die Gestalten, die Gott ihrem Volk näher gebracht nnd es höher
zu ihm empor gehoben haben. Wir finden im alten Testament noch
viel Unvollkommenes, Aberglauben, Aeußerlichkeit, Vieles, das wir als
niedrigere Stufe der Religion beurteilen müssen; aber die Hauptsache
ist, daß es uns in diese Erziehuugsarbeit hineinblicken läßt, die Gott
an dem Volk Israel getrieben zum Heil der Völker. Alles spitzt sich

zu auf den, von dem uns nun das neue Testament berichtet, der Gott
ins Herz gesehen hat und in dessen Liebesdrang die Liebe des Vaters
erscheint. Aber sein Wesen ragt so hoch über gewöhnliches Menschen-
Maß hinaus, daß es sich in den einfachen Leuten, die um ihn waren
und von ihm berichteten, nur unvollkommen spiegelt. Wir sehen ihn
teilweise in den Mantel der Legende gehüllt, aber das ist nur ein

Zeichen, welch gewaltigen Eindruck er gemacht hat. Vvn Durchschnittsmenschen

erzählt mau keine Wunder. Wir finden allerlei Versuche,
sein Wesen festzuhalten, darzustellen nnd zu deuten; wir sehen, was
sein Geist aus denen gemacht und in denen gewirkt, die ihr Herz ihm
auftaten; wir schauen die gewaltige Persönlichkeit, die dadnrch
entstanden ist, daß dieser Geist Jesu einen Menschen von sv kraftvvller
Art wie den Pharisäer Saul von Tarsus ergriffen hat. All das,
was uns da über Jesus gesagt wird, gilt uns nicht mehr als eine

Lehre, die wir „glauben" müssen, um Christen zn werden; es ist
uns der Versuch, sich die Wirkungen zurechtzulegen, die von Jesns anf
feine Zeitgenossen ausgegangen sind, und wir snchen durch diese

Wirkungen und ihre Deutungen hindurch zu ihm selbst nnd durch ihn zu
Gott zu gelangen, damit er auch auf uns seine Wirkung ausübe und
uns, um mit Paulus zu reden, zu einer „neuen Kreatur" nmschaffe.

Wir lernen aus der Bibel allerdings Menschen kennen, die in
ganz andern politischen, sozialen, kulturellen Verhältnissen leben als
wir. Ihre Rede braucht Bilder, die uns nicht mehr geläufig sind.
Sie haben ein anderes Weltbild, eine andere Natur- und Geschichtsauffassung

als wir. Die Erde ist ihnen der Mittelpunkt der Welt,
eine flache Scheibe, über die sich das blaue Himmelsgewölbe ausspannt,
darüber die himmlische Lichtwelt Gottes, darunter des Teufels Feuer-



— 173 —

Pfuhl. Sie haben keine Ahnung von einem gesetzmäßigen
Naturzusammenhang, alle auffälligen Erscheinungen sind ihnen Wirkungen
böser und guter Geister. Sie halten Dinge für möglich, die uns von
nnserer Naturkenntnis alls als schlechthin ausgeschloffen erscheinen.
Wir können mit dein besten Willen nicht dahin zurück; auch die sich

ihres Bibclglaubcus rühmen, erlauben sich hier ihre eigene Meinung.
Aber haben ivir deshalb nichts mehr von den Menschen der Bibel
zu lernen?

Die Menschheit schreitet fort, aber der einzelne Mensch bleibt
immer derselbe. Die Menschheit gewinnt neue, bessere Verhältiiisse,
Erkenntnisse, Sitten nnd Bräuche, Der einzelne Mensch hat wohl
immer nene Anfanden in der änßcrn Welt, aber sein inneres Wesen
bleibt dasselbe in seinen Empfindungen und Bedürfnissen, seinen Freuden
und Leiden, Hoffnungen nnd Befürchtungen, Fehlern nnd Tugenden.
Und mit diesem inuern Wesen des Menschen, das immer dasselbe
bleibt, hat es die Religion zu tun. Mit dem Menschen und mit dem
Gvtt, der ebenfalls derselbe bleibt; lind auch die Mächte, gegen die

er zn kämpfen hat, sind unter ihren verschiedenen Gestalten immer
dieselben; darum können wir immer noch lernen von den Frommen,
die vor zweitausend und mehr Jahren gelebt haben.

Religiöses Leben entzündet sich an religiösem Leben, und ivir
wollen die Nahruug sür unsere Flamme da suchen, wo das Fener
am wärmsten brennt und am hellsten leuchtet. Soliteli uns darin
vergangene Geschlechter iiicht überlegen sein können? Woher wissen
wir, vb das Größte in der Znkniift liegt oder ob es iiicht vielmehr
schon dagewesen ist? Wir suchen Gott anch im eigenen Leben. Aber
ivir gehen immer wieder zn dem, der ihn dentlicher gespürt, der inniger
mit ihm verbunden gewesen ist, zu Jesns; hat er uns wieder nen zu
Gott geführt, so ivird Gott auch im eigenen Leben wieder vernehmlicher

zu uns reden.
Man wirft den Kritischen gern vor, sie machten es den Lenten

zn leicht; jeder dürfe glcmbcn, was er wolle. Wir aber fragen: Ist
es nicht am allcrleichteften, einfach eine „Schriftlehre" zn glauben?
Wir machen es den Lenten schwerer. Wir verlangen, daß sie eine
eigene Ueberzeugung erringen, daß sie selbst Gvtt suchen; das geht
oft durch schwere innere Kämpfe hindnrch; es ist, das leugnen wir
nicht, auch uicht sicher, vb einer ans diesem Wege Gott findet. Ist
es aber anf dem Wege des „Bibelglanbens" sicher? Ja, eine Lehre
über Gott findet der wohl, der diesen Weg geht, und eine Lehre über
den Menschen, über seine Erlösnng dnrch Christns nnd seine Zukunft.
Aber damit ist nicht gesagt, daß er wirklich den lebendigen Gott selbst
finde, wirklich von Jesus ans seinem alten Wesen erlöst nnd zu einer
neuen ' Kreatnr umgewandelt lverde, wirklich das Anrecht ans eine
herrliche Zukuuft gewinne. Es ist svgar die große Gefahr vorhanden,
daß er sich mit einer bloßen Lehre begnüge und sich nm ihretwillen
für sromm halte, während er derselbe schwache, eitle Mensch bleibt



— 174 —

und Gott ebenso ferne steht wie bisher. Die kritische Stellung zur
Bibel bewahrt ihn vor dieser Selbsttäuschung; sie treibt ihn, selbst aus
der Bibel heraus Gottes Stimme zu vernehmen und seine Hand zu
erkennen, damit er in Ehrfurcht und Dankbarkeit zu ihm emporschauen
und ihm vertrauen könne, sich in feinen Dienst stelle und von ihm
sich willig leiten lasse anch auf Wegen des Leidens und der Entsagung.
Die Kritik fordert den heutigen Menschen auf, sein religiöses Leben
an dem der Bibel zu entzünden und zu nähren.

Anders ist es auch nicht zugegangen unter den „Bibelgläubigen".
Wenn da einer ein wirklich frommes Gotteskind geworden ist, so wurde
er es nicht dadurch, daß er die Schriftlehre annahm, sondern daß ihm
in den Menschen der Bibel Gott nahe kam nnd ihn ergriff. Die Kritik
macht solche innern Erlebnisse keineswegs unmöglich. Sie räumt im
Gegenteil Steine aus dem Weg. Sie macht es den Menschen
unmöglich, die Religion deshalb abzulehnen, weil sie ihnen blinde
Unterwerfung unter das Bibelwort zumute. Und es ist meine Ueberzeugung,
daß aus der Bibel, wenn man sie nach den dargelegten kritischen
Grundsätzen liest, Gott noch deutlicher sichtbar wird. Darum ist die

Kritik ein Gewinn.
Als Gewinn preisen wir sie nicht etwa deshalb, weil sie, ivie ihre

Gegner behaupten, dem Fleisch, dem alten schlechten Wesen des Menschen
größere Freiheiten ließe. Das tut sie uicht. Allen denen, die auf ihre
kritische Stellung stolz sind und voll mitleidigen Hohnes auf alle
Unkritischen herunterblicken, muß nachdrücklich gesagt werden: Die größte,
wichtigste nnd schwerste Aufgabe nimmt uns die Kritik nicht ab: daß
wir Gott suchen und seine Kinder werden sollen. Sie führt uns bis
an diese Aufgabe heran. Aber sie ändert nichts an der Tatsache, daß
es zu ihrer Erfüllung täglicher Selbstüberwindung bedarf. Ueberhanpt
haben wir von der Kritik einen Gewinn nur dann, wenn sie uns
dahin führt, daß wir dieser Aufgabe unsere ganze Kraft und unser
ganzes Leben weihen. R. Liechtenhan.

Pfarrer uns ?ropdet.
(Kutters „Wir Pfarrer".)

Kutter in Zurich hat, nachdem er anderthalb Jahre ge

schwiegen, wiederum das Wort ergriffen. Sein neues Buch „Wir^ Pfarrer" steht an sittlichem Ernst und religiöser Kraft deu

vorausgegangenen nicht nach, an Schärfe konkreter Kritik des Bestehenden
übertrifft es sie. Kutter ist nicht davor zurückgeschreckt, aus den
Gedanken seiner früheren Bücher die Konsequenzen zu ziehen auf den

gesamten kirchlichen Betrieb der Gegenwart und eilt durch und durch


	Was nimmt und was gibt die Bibelkritik?

