
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 1 (1906-1907)

Heft: 1

Artikel: Vor hundert Jahren

Autor: Wernle, Paul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-131455

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-131455
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 14 —

ivill. Die Gemeinschaft des Snchens muß kirchlich-dogmatische Partei-
gruppiernngen, wenn nicht beseitigen, sv doch überspannen können.
Denn das Haben (namentlich das blvß vermeintliche) trennt, das
Snchen verbindet. Der Ernst der Zeit wird es vvn felbst dahin
bringen, daß es bald nnr uvch zwci Hauptgruppeu gibt: solche, die

mit GM vorivärts Wullen und solche, die ihm lieber mit Furmeu
und Fururelu'^icnen, sei's orthodvxeu, sei's ketzerischen. Es mnß sich

eine unsichtbare Kirche derer bilden, denen es in Wahrheit und Freiheit
dvch ganzer Ernst ist, auf festes heiliges Land zn kvminen. Es dünkt
mich, diese müßten darin trvtz aller Schmerzen einer chavtischen Zeit,
dvch ein rechtes Glück gewinnen. Sie dienen dcm Wcrdcndcu, das ist

Frühlingsstiuunuug. Eiuc Huffnuug habcu uud dafür arbcitcu, das
ist Leben.

L. Ragaz,

vor dunSert Zadren.

Vaincu kurzen Rückblick luullcu ivir ivcrfeu uicht auf das einzelne
Jahr 1806, sondern auf die ganze Zeitstimmung vvr hundert
Jahre», die uns vielleicht hcutc ctivas zu sagcu hat. Es war

nicht blvß die Zeit größter politischer Katastrvphc», Rcvvl»tiv»e» »»d
Schlachte»; cs war die Zeit, da eine »ugeheuerc geistige Rcvolutiuu,
die Aufklärung, ihr befreiendes nnd zerstörendes Wcrk beinahe
vollendet hatte.

Am stvlzcsteu war ihr Triumph iu Frankreich gewescu. Das
Riescugebäude der kathvlischcu Kirche wurde hinweggefegt, die öffentliche

Religivttsübnng Jahre laug verboten, selbst die christliche Jahrcs-
rechnnttg abgeschafft. Aber das Zcrstvruugswerk ist uicht einmal das
Wunderbare ; bedeutender erscheint das zielbewußte Unternehmen cines

grvßmigelegtcn, alle Zweige der Wissenschaft umfassenden, Religivn
und Metaphysik streng ansschlicßeuden Unterrichtssystems. Kein
geringeres Ziel als die Rcgeueration des meirschlichen Verstandes schivebte
den Gelehrten vor, dic uvch unter dem Cvnvent die Normal-, Ceutral-
nnd Spezialschnlcn und danu unter dem Direktvrium das „Institut"
ius Leben riefen. Statt dcr religiösen Wahnideen uud der metaphysischen

Träumereien svllte dic hcranwachscnde Jugend Frankreichs allein
in die positive, svlidc Erkenntnis der Tatsachen nnd ihrer Gesetzc

eingeführt werden. Der unendliche Fortschritt dieses Erfahrililgswifscns
garantierte denselben Fortschritt dcr Mvrul nnd dcs Glücks, subcild
cs nur gelang, die erkannten Naturgesetze auzuweudeu auf das Leben
des Einzelneil nud der Gesellschaft,' Mit der größtcu Ueberlegenheit
sah der Gebildete nicht nnr auf de» religiöse» Aberglaube», sondern
ebeilsvschr ans alle über dic Sinneswelt hinanSgchendcil Speknlativne»
herab. Dic Herrschaft des „Pvsitivismns" d. h. dcs strikten Erfahruugs-



— 15 —

Wissens war wirklich angebrochen, von der der spàtere Philosoph Comte
weissagte, daß sie das letzte Ziel der menschlichen Geistesentwicklnng
sei. Daß daneben änßerlich die katholische Kirche dnrch das Konkordat
ivieder zu gesetzlicher Anerkennung kam, geschah blvß ans politischer
Klugheit nnd bedeutete für die innere Kräftigung der Religivn nichts.

Viel weiter zurück stunden die prvtestuntischen Länder England
nnd Deutschland. Hier war keine Kirche zerstört, kein Bekenntnis
abgeschafft. Aeußerlich unverändert ging das ganze Religiousivcseu
iu das neue Jahrhundert hinüber. Und dvch war der Zeitgeist auch
hier im Begriff, bei allem äußern Konservativismus die Wurzelu des
religiösen Lebeus zu zerfressen.

Allerdings war in England die Zahl der Gebildeten nicht sv

grvß nnd bedeutete keine Macht, welche init Kirche und Christentum
ganz gebrochen hatte. Wvhl aber war das kirchliche Christentum
selbst vollständig von der Anfklärnugsstimmuug beherrscht. Freunde
nnd Gegner des alten Glaubens waren darin einig, daß es, ivie immer
es sich mit den biblischen Wundern Verhalten möge, jedenfalls in der
Gegenwart, in der man lebte, nichts Wunderbares, Geheimnisvolles
gebe nnd daß Verstand uud Nutzen die einzigen Mächte seien, von
denen die Welt regiert ivird. Getreu der alten englischen Erfahrungsphilosophie

hatte sich das englische Denken den Spekulationen dnrchans

abgewandt imd mit größtem Eifer auf das Studium des Menschen,
des Einzelnen und der Gesellschaft, geworfen. Das Ergebnis dcr psychv-
logischen Forschung war die Einsicht in dcn zwar äußerst komplizierten,
aber dvch durchaus gesetzinäßigeu, berechenbaren Mechanismns der
leiblichen wie der seelischen Vorgänge. Darunter ivieder das Wichtigste
war die Erkenntnis der Bedeutung, ivelche den Lnst- uud Unlust-
gefühlen zukommt. Alles mcuschliche Handeln ist darauf gerichtet, die

Lustgefühle zu vermehrcu, dic Unlustgcfühlc zu oeriniuderu. Daraus
ergibt sich fofvrt das richtige Moralprinzip: gut ist das Handeln,
welches das höchste Glück erzeugt, also das größtmögliche Glück der
größtmöglichen Zahl., Das Prinzip ist durchaus egWrsch^ aVer es ist
cm kluger Egoismus darin, dcr sich sagt: ich kann das cigcne Glück
nur erreichen, weuu auch die Mitmenschen glücklich sind. Die Theologen

ergänzten das ihnen hier dvch etivas imzureicheud crscheinendc
Glücksqnaiitnm mit der jenseitigen Glückseligkeit, uud suchten mit
Himmel nnd Hölle die Mural zìi heben, während weniger jenseitsfestc
Politiker die Mittel der Erziehnng iind Gcsetzgebuug herbcizvgen, um
die Rechnung vou Tilgend uud Glück besser stimmeil zll machen. Iii
der Grundansicht, daß die berechnende Glücksreflexion unser Haudclu
normiercn svll, waren beide cms. Nuu aber traf es sich, daß in der
Praxis, im Handel und Wandel die Gllicksbercchuuug uoch cine vicl
größere Rolle spielte, als in dcr Theorie. Es war die Zeit, da die
Gesetze, welche bis dahin Gewerbe, Handel imd Schiffahrt schützend
umgeben hatten, der Reihe nach ficleu und der modcrne Individualismus

iu Fvrm cincr brutale» Glücks- nnd Gcldjagd sich auszuleben



— 16 —

begann. Auch das aber svllte, sv lehrte wenigstens die national-
ökvnoinische Thevrie, uur dem Wohl der Gesamtheit zu gut kommen:
je freier sich der Eigennutz entfalten kann, destv billiger werden in
der Kvnknrrenz die Preise.

Zu einer solchen Entfremdung uicht uur vvm Geist des Christentums,

fvndern vvu jeder idealistischen Bctruchtuug des Meuscheu war
mau iu Deutschland noch lange nicht gelangt. Anch eine solche äußerliche,

unwahre Verbindung von Frömmigkeit und Mvdcrnität hätte
der deutsche Geist nicht ertragen. Vielmehr wagte er sich an das
tapfere Unternehmen, die christliche Ueoerlieferuna, mit modernem
Wahrbeitssinn iiincrlich zu d > irchdrmgen. Damals entstand in Deutsch -
land die freie Bibelforfchuug, ivelche trvtz aller ihrer Verirrungen der

Rnhm des Protestantismus bleiben wird. Und damals entstand eine

freie dvgmatische Theologie, ivelche im christlichen Glauben die Ideale
der Aufklärungszeit aufzuzeigen sich bemühte. Neben der Thevrie
die Praxis: eine nene Entfaltung der Nächstenliebe ging vom Auf-
klärungsevangelium aus; Werke der Philanthropie und Gemeiunützigkeit
sollten aller Welt beweisen, wie ernst man es mit der Jüngerschaft
des größten Meuschenfreuudes nehme. Ein einziger Name zeigt, wie
tief diese nene Art Christentnm im deutschen Vvlke Wurzel faßte:
Gellert und seine Lieder, Dennoch war auch der deutsche Protestantin
nuls Wn Geist der Verständigkeit uud Nützlichkeit verfallen, der einer
lebendigen Frömmigkeit auf die Dauer tvtlich ist. Mau schrieb Schriften
über deit Nntzen der Religivn nnd deu Nutzen des Predigtamtes und
bewies darin, wie fehr der Staat, um tugendhafte Untertanen zn
haben, der Religion bedürfe und ivie berechtigt daher die staatliche

Besoldung der Pfarrer sei. Im religiösen Glauben selbst mnßte
jeglicher Satz bewiesen werden; ivas deu streng wissenschaftlichen Beweis
nicht ertrng, war Aberglailbe, dessen man sich schämte. Mau bewies
das Dasein Gottes, seine Weisheit nnd Güte, ivie man mathematische
Lehrsätze beweist. Ebensv bewies man das Dasein der Seele und ihre
Unsterblichkeit. Tilgend wurde auch hier als der Weg zu dieseitigem
uud jenseitigem Glück definiert und nach dieser Glücksrechuung gut
und böse geschieden. Dabei war der Maßstab kein allzu strenger;
man hoffte ans einige Nachsicht Gvttes, da mau auch ihm in semer
Weltregieruug einiges nachzuseheu hatte, uud zählte sich zuversichtlich
zu den Tugendfrennden, denen der Lvhn im Jenseits rechtmäßig
gehört. Das alles war nnn freilich durchaus uicht wunderbar uud nicht
übernatürlich, ivie mau mit Stolz versicherte. Eher traf das Entgegengesetzte

eiil, daß es zu natürlich uud trivial erschien. Man^lvvllte das
Christeutum den Gebildeten zurecht legeu, allein die Gebildeten fanden,
daß sie für diese Trivialitäten des gemeinen Meuscheuverstaudcs weder
Kirche noch Pfarrer nötig hätten. Die Kircheueutleeruug, die iii der
vrthvdoxen Zeit begonnen hatte, nahm iu der Aufklärungszeit vollends
überhand. Dazu kam ein miderer oedentsamer Faktvr, die mächtige
Erhebung der Laienkultnr, die Entstehung einer dentschen National-



— 17 —

litcratur von unvergleichlicher Schönheit nnd Frische. Die nene
ästhetische Richtung zog alle aufstrebenden Geister vvn der kahlen
Moralreligion der Aufklärung ab. Den Gebildeten eröffnete sich in
Knnst und Wissenschaft ein reiches Surrogat für die Religion und
nur uoch als Erziehungsmittel für die dumpf hinlebende Masse schien

ihr ein Daseinsrecht zu gehören.
Alle diese Beweguugeu iu Frankreich, England nnd Deutschlaud

standen in einem Zusammenhang. Es begann jene grvße Emanzipation
des Menschengeistes vou der kirchlichen Äutvritätskultur, in der wir
uoch heute stehu. Das Ziel war ursprünglich kein irreligiöses, fondern
ein kühnes Ergreifen Gottes mit selbständigem Geist. Man meinte,
indem man das Geheimnis los wnrde, Gott erst recht zu haben.
Allein der sublime Bcrstaudesbegriff, den man statt Gottes festhielt,
erwies sich zuletzt als eiue Abstraktivu des Menschengeistes. Der
Sturz der Religion zog ganz folgerichtig den Sturz der Metaphysik
uach sich; die letzte Konsequenz muß immer die Beschränkung auf das
engste Gebiet des Erfahrungswissens mit Verbottafeln wider jedes
Weiterdenken sein. Bedarf das menschliche Gemüt dann trotzdem einer
Erhebung, so kann es nur die ästhetische sein, welche auch in dem
französischen Unterrichtssystem jener Zeit ihre Stellung fand.

Ein ernstes, im alten Sinu gläubiges Gemüt konnte bei dieser
Lage der Dinge nur vvn zweien eins erwarten: entweder das Ende
der Religion, oder das Ende der Welt, den jüngsten Tag. Solche
Unglückseher sind auch uicht ausgeblieben. Und doch hatten sie gar
keinen Grund dazn. Es ist immer nnr Schwachglaube uud Torheit,
für die Religivn in Angst zu sein. Falls in der Religion etwas Echtes,
Wahres ist, wie wir glaubeu, wird sie durch gar keine Kraft der Welt
umzubringen sein. Gott sorgt ganz von selbst dafür, daß ihn die
Menschen nicht missen können. Weder hört das Leben zu irgend einer
Zeit auf, ernst, erschütternd und erhebend zn fein, noch kann das
menschliche Gemüt auf die Dauer semer Sehnsucht nach Trost, Halt
nnd Frieden im Ewigen verlustig gehen. Auf diesen beiden höchst
realen Faktoren ruht alle lebendige Religion; durch sie bezeugt sich

uus der lebendige Gott, uns entgegenkommend und uns zu sich

emporziehend. Genau sv war es vor 100 Jahren. Nur dem
oberflächlichen Blick schien das religionslose Zeitalter anzubrechen; ein
schärferes Auge mußte überall schon die Kräfte erkennen, durch die
eine religiöse Vertiefung und Erneuerung fich vorbereitete.

Es waren zunächst die Kräfte des alten Glaubens selbst, welche

zwar vvn der Macht der Aufklärung an die Wand gedrückt, aber
nicht vernichtet waren. Am gewaltigsten war ihr Einflnß in England.
Hier hatte der Methodismus eine weit über die eigenen Kreise
hinausgreifende, ganz Großbritannien und später felbst den Kontinent in
Angriff nehmende evangelische Bewegung erzeugt, in welcher zusammeu
mit dem alten Glauben auch der Bekehrungsernft und die
Opferfreudigkeit des alten Christentums auferstanden. Das Evangelium stieg



— 1« —

ivieder zu de» vvn der Kirche vernachlässigten, völlig heidnisch
gebliebenen untern Klassen hinab, entfaltete in Bibel- und Traktatver-
breitnng eine riesige Propaganda, warf sich auf Heideumifsivn und
Bekämpfung der Sklaverei und zeigte durch tausend Aeußerungen,
daß es an Lebenskraft nicht das geringste verloren hatte. Vvn einem
solchen energischen Vorstoß waren die deutschen altgläubigen Kreise
damals weit entfernt. Man beschränkte sich hier wesentlich auf die

Defensive, schrieb Abhandlungen znr Rettung des alten Glaubens und
schloß sich in Gesellschaften und Zeitschriften möglichst eng mit den

nvch Festgebliebcuen zusammen wider die arge, verlorene Welt. Jn
Württemberg, am Niederrheiu und in den Herrcnhuterasylen pulsierte
ein enges, aber warmes religiöses Leben, bei uns in der Schweiz war
die Christentumsgesellschaft der Sammelpunkt, nnd in Zürich stand
sogar ein Prophet, Savater, an der Spitze dieser Gruppe, Allein ein

großer Zug ging vvn da nicht aus und jedenfalls war in Kreisen,
ivelche die Aufklärung gar nicht verstanden, auch keine sie
überwindende, vvrwärts führende Kraft. Dasselbe gilt von dem französischen
Katholizismus; er hatte eine reiche Märtyrergeschichte erlebt; weder
der verfolgende, nvch der indifferente Staat hatte ihn gebrochen; aber
von einer Wiedergeburt des französischen Volkes regte sich kein Hauch
in ihm. Dagegen hatte er eines ganz unzweifelhaft vor der Revolutionskultur

voraus: Die Ehrwürdigkeit des Alters, die ruhmvollen
Erinnerungen einer mehr als tausendjährigen Vergangenheit; über seinen
mittelalterlichen Schöpfungen in Kunst und Dichtung ruhte ein Glanz
der Schönheit und Innigkeit, ein Zauber ursprünglichen, nicht reflektierten
Lebens, neben dem alles kahl nnd öde fich ausnahm, was die Reflexion
der Aufklaruugszeit ausgeklügelt hatte. Uud von dieser Seite entstand
ihm um die Jahrhundertwende ein Apologet, der mit modernem
Schönheitssinn die vergangene, totgesagte Religion wunderbar herrlich
erstehen ließ, Chateaubriand in seinem lZönis clu «Kristiänisms. Es
war der Anfang der französischen Romantik, alter Glaube und
modernste Bildung fanden sich. Eine wirkliche innere Ueberwindung
des Aufkläruugsgeistes war es ganz und gar nicht, die Wahrheitsfrage

konnte nicht oberflächlicher angefaßt fein als hier. Nur eines
bewies dieser Vorgang: daß im vollen, ganzen Menschen Sinne und
Triebe lebendig sind, die, weil ihnen die Aufklärung nichts geben kann,
sich fehnsüchtig nach einer tieferen religiösen Befriedigung ausstrecken.
Nicht zufällig trifft mit der Herrfchaft des Konvents und des Direktoriums
auch das Lebenswerk des großen französischen Mystikers Saint-Martin
zusammen. Alles Schöpferischc fehlt der Aufklärung; mit der Kritik
des Bestehenden und der Reflexion, wie cs fcin sollte, ist immer ihr
Werk getan; dagegen wvhnt schöpferische Kraft in jedem nvch so

kindlichen, noch so unaufgeklärten Glauben.
Das war bedeutend früher den Deutschen klar geworden in der

Sturm- uud Draugperiode, der ersten Blütezeit des Herder'schen und
Goethe'jchen Schaffens. Es war eine der erfrischendsten Revolutionen



— 19 —

des menschlichen Geisteslebens, als diese herrlichen Männer für Sinne
nnd Leidenschaft, Phantasie nnd Herz den Krieg führten wider die
herz- und blutlose Verständigkeit, Geiftigkeit und Künstlichkeit der
Aufklärung, welche Dichtung und Leben mehr einengten als alle Willkür
der alteir orthodoxen Zeit. Instinktiv fühlten fie stch den Pietisten und
Altgläubigen wescnsvcrwandt, uicht in den Glnubeusformen, aber in
der Unmittelbarkeit und Frische des Glaubens selber. Und große
bleibende Entdeckungen über das Weseu der Religivn nnd die
Bedeutung der Bibel fielen zumal Herder iu deu Schvß. Daß Religion
nicht etwas Erdachtes, Ausgeklügeltes, keiu System, in das man durch
Beweise gelangt, ist, souderu unmittelbare Anschauung Gottes allüberall
in seinen geheimnisvollen Offenbarungen. Anch daß die Bibel uicht
ein Lehrbuch ist, weder eiu vrthodoxes, uvch ein freisinniges, sondern
Erzählungen vou solchen Gottesanschauungen und Erlebnissen frommer
Menschen, selbst uur verständlich dem, der das gvtteshelle Auge mit
sich bringt. Schade nur, daß das neue Feuer der Gottesbegeisterung
nicht lange brannte. Andere Ideale: der Philosoph Spinoza, das Griechentum,

die Naturfvrschuug, Italien verdrängten bei Goethe jene erste
religiöse Stimmuug und führten ihn zeitweilig ganz in heidnisches
Wesen zurück, während Herders Entdeckungen bei seinem Mangel an
wissenschaftlicher Zucht und gründlicher Verarbeitung im Dilettantismus
des Amateurs stecken bliebe,?. Die Riesenarbeit der Aufklärung war
durch einige Geistesblitze nicht weiterzuführen, geschweige denn zu
überwinden.

Eine svlche Wetterführung nnd Ueberwindung nicht durch
Aphvrismen und glänzende Einfälle, sondern durch die ullerstreugste,
nüchternste Arbeit hat Kant allein gebracht. Selber ein Verehrer der
Anfklärung und neben Lesfing die beste Verkörperung ihrer Ideale,
nahm er die Aufklärungsarbeit ernster, schwerer als seine Gefährten,
dachte zu Ende, ivas jene uur halb gedacht hatten und führte den
kritischen Geist nicht bloß gegen die alten Autoritäten, fondern auch
in die Systeme und Beweise der Aufklärung selber ein. Derselbe
positive Sinn für Umfang uud Grenzen des exakt Beweisbaren, der /
die Engländer und Franzosen zur Abkehr von den metaphysischen
Spekulatioueu geführt hatte, trieb ihn zu seiner Zerftvruug aller alten
Beweise und Stützen der deutschen Aufklärungsphilosophie. Wer uns
vorgibt, daß wir Gott beweisen und erkenueu können, wie den
pythagvräischen Lehrsatz oder das Gravitationsgesetz, schwindelt uns
etwas vor. Allein ganz anders als die Positiviften der Nachbarländer
führte ihn gerade das Erfahrungswissen mit seiner Sicherheit und
Notwendigkeit auf die Realität und gesetzgebende Kraft des denkenden
Geistes. Dadnrch wurde er ein Nmihe^rMher dps .^dmlismuA in der
Philosophie, d. h. nicht des Rechtes, ins Blaue hinein zu schwärmen
nnd sich eine Phantasiewelt zu erträumen, sondern des Rechtes und
der Pflicht, in allen Fragen der Weltanschauung nnd des Lebens
vom Geist als dem Festen, Sichersten, Klarsten ciuszugehu. Aber das



- 20 -
tiefste Wort Kants ist damit uvch uicht einmal gesagt; es ist die
ausschließlich sittliche Zuspitzung dieses Jdealismns. Das sittliche Gesetz,

Pflicht und Gewissen, ist in seiner Reinheit und übermenschlichen

Hvheit von ihm neu entdeckt und dcr grundverdorbenen Glücks- nnd
Nutzenmoral der Aufklärung entgegengestellt worden. Hier ragt durchaus

eiu Geheimnis, ein Wunder in die natürliche Welt herein; ivir
selbst, kein fremder Wille, geben uns dies Gesetz, und doch sind nicht
wir Menschen cs, cs ist Gottes heilige Offenbarnng, die hier in uns
redet. Jn dieser Stimme des Gewissens Gott felbst erkennen und
ergreifen, ihm gehorchen uud glauben, daß dem Guten, das er nns
bestehlt, der Sieg über die ganze Welt gehört, das ist nach Kant
Religion und Christentum. Man kann an diesem Religionsbegriff sehr
vieles dürftig und mangelhaft finden; es war doch eine Offenbaruugs-
stunde in der Menschheitsgeschichte. Nicht nnr die Moral war dem
Glückskalkül entnommen, die Religion selber hatte den heiligen Grund
gefunden, den keine Kritik und kein Zweifel zerstören kann. Die
gewaltigsten Naturen der Zeit, Fichte und Schiller, haben von der
Stunde ihrer Entdeckung Kants den festen Halt ihres Lebens datiert.

Wäre nur die Art, wie Kant feine Offenbarungen vortrug,
uicht so unbefriedigend gewesen. Hier rückten doch wieder Postulate
und somit auch Beweise Gottes auf ; dic Religion wurde von der
Moral erst abgeleitet; jene war das erste, die Religion das zweite.
Wie viel klarer hatte nach dieser Seite Herder die Unmittelbarkeit der

Religion erkannt! Etwas Trockenes, Verständiges, Steifes blieb an
der Kantischen Religion haften; sie war immer noch Kind der
Aufklärungsreflexion. Da fuhr zum zweiten Mal der Revolutionsgeist
durch die Köpfe und in die Herzen der deutschen Jugend. Jn der
Romantik lebte vieles von der Sturm- und Drangperiode wieder auf,
Unendlichkeitsdrang, Traumphantasie, Ahnung des Unbewußten,
Geheimnisvollen, Sehnsucht nach tiefem, vollem Ausleben der ganzen
Persönlichkeit. Es kam zum furchtbarsten Zusammenstoß der Jungen
mit der Aufklärungskultur, zur literarischen Abrechnung mit alleu
ihren Größen. Sofort ergriff die Sehnsucht das religiöfe Gebiet.
Altes und Modernstes wirbelte durcheinander. Zum Erstaunen aller
Tugendfreunde sang Novalis feine schmerzlich süßen Lieder vom
Heiland Jesus, „aller Mmmel selig Kind", so innig, zart und selig,
wie man es nie gehört und pries gleichzeitig die Herrlichkeit der
Maria und des mittelalterlichen Papsttums, während andere die

Losung von der neuen Religion mitsamt der neuen Mythologie
ausgaben, die es jetzt zn „stiften" gelte.

Ans dem Kreis dieser trunkenen Schwärmer heraus schrieb

Schlciermacher, der Pfarrer unter den Dichtern, feine „Redeu über die

Religion au die Gebildeten nnter ihren Verächtern". Er hatte die
gesamte Zeitbildung in sich aufgenommen, nicht als Dilettant und
Schwärmer, fonderli als Arbeiter, begabt mit allerstrengster
philosophischer Kritik, festem Willen und seltener Gefühlsinnigkeit. Und er



— 21 —

hatte gefunden, daß man mit der fortgeschrittensten Philosophie und
der reinsten Moral doch kein ganzer, tiefer Menfch sein kann, weil
einem das Beste, das Ursprünglichste nnd Innerste fehlt, das unmittelbare

Erleben Gottes in Anschauung und Gefühl. Von diesem Erleben
Gottes sprach er so überinncrlich und überduftig, aber deuuoch so

klar durchdacht uud so eigen cmpfnnden, vor allein, wie Herder es
gewollt, in prophetischem Berns als einer, der aus dem Heiligtum
kommt. Da vergaß man alle Systeme nnd Lehrsätze voir Gott, der
Tilgend und der Unsterblichkeit. Religivn ist das alles iiicht, Religioir
ist Leben uud Erleben. Uud alsbald fügte Schleiermacher die zwei
großeii Ergäuzungen hinzu: Dies Lebeu hat nie der Einzelne für fich
allein, alls der Gemeinschaft dcr Gottergriffenen strömt es uns zu
utld zu deu Gottergriffenen treibt es uns, sobald es erwacht ist.
Immer ist es aber bestimmtes, eigenartiges Leben, cs gibt keine
allgemeine Religivu, es kauu nur die charakteristischeil pvsitiveu Religivneu
gebeil, deren Eigenart je durch ein besonderes Gotteserlebnis bestimmt
ist. Am Christentum war ihm damals nicht einmal so viel gelegen ;

seine Bestimmuiig für alle, ivie seiue Ewigkeit erschien ihm zweifelhaft.
Erst später hat er sich iu das Christentum so eingelebt, daß cs ihm dic
Rcligiou wurdc. Damals war das iiicht die Hanptsache, sondern einzig
dies, daß einer ans denr Kreise der Allcrmvdcrnsteu, Fortgefchritteusteu
dicseu selbcr vcrküudetc: cs gibt nichts Scligercs, Tiefcres, Besseres,
als Gvtt lebendig unmittelbar erfuhrcu und mit dieser Erfahrung
dnrch das gauzc Lcbcu mit alleu feinen Höhen und Tiefen gehn.

Mit diesem frohen Evangelium trat die Religivn aus eiucr
Epvchc der Kritik uud dcr Reflexion ivieder in eiue fvlchc des Erlcbcus
hinüber. Nvch lag mehr Ahnung und Schusucht, Stimmung der
Murgcndäinmeruug darin; es war uvch kein starker, schlichter Glaube,
der eiu gauzes Vvlk crgrcifcn kann. Dicscr ist den Deutschcu erst iu
der Zeit dcr ticfstcu Eriiicdriguug ihres Vaterlandes erwacht. Aber
cs war dvch schvn ein gründlicher Bruch mit dcr Sattheit und Selbst-
zufricdcuheit der Aiifkläruugskllltur mit dem „Wie wir's sv hcrrlich
weit gcbrucht!" und jcnem Zuruf des Prvktvphautasmisteu au die

Gcistcr. ^,^ immer da! Nei», das ist unerhört.
Verschwindet doch! Wir haben ja aufgeklärt.

Jene Arbeit der Kritik nnd Reflexion war dem Christentnm
freilich in hohein Grade notwendig gewesen, sollte cs alls dem
Nachschleppeil frcmdcil Glaubens wieder zu persönlichem, erlebtem Glauben
kommen ilild Schritt halten mit den vorivärts treibeudeu Gotteskräften

der Zeit, Allein mehr als ein Dnrchgang war sic nicht, und
dvch hatten dic Aufklärer sie für das Endziel gehalten. Die neuc
religiose Erweckung begunu damit, daß das Gefühl des Mangels und
dcr eigcncu Unzilläiiglichkeit ivicder gewcckt wurde, damit aber Raum
wurde für eiu tieferes Erleben erlösender Gvttesvffenbarung.

Paul Wernle.


	Vor hundert Jahren

