
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 1 (1906-1907)

Heft: 7

Artikel: Naturwissenschaft und Religion

Autor: Brenner, Wilh.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-131487

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-131487
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 162

Zur Höhe fliege
Der dürstende Siuu!
Das suchende Auge
Verlange!
Und trunken das Herz,

^ In Freude und Schmerz,
Am Ewigen
Hange.

Hugo Lutz

Naturwissenschaft uns Religion.

^etzt, da der Sturm der materialistischen Weltanschauung, den die
I moderne Wissenschaft heraufbeschworen, im Verziehen begriffen ist,

tritt uns die Frage, in welcher Beziehung Naturwissenschaft und
Religion zu einander stehen, in neuer Gestalt entgegen. Sie heißt
nicht mehr: Moses oder Darwin. Der Sturm ist nicht ohne Spuren
zu hinterlassen, vorübergegangen, er hat das, was fallen mußte, mit
fvrtgenommen, er hat hüben und drüben die Luft gereinigt, daß wir
manches, was vorher verschleiert war, deutlicher sehen. Berge, die

hier als feste Fundamente zn stehen schienen, haben sich in Nebel
aufgelöst und Wolkenstreifen, die dort die Aussicht verdeckten, haben sich

verzogen, daß die Grenzen des Landes klar und deutlich dem Auge
sich zeigen. Freilich gibt es noch genug Leute, die, statt sich dieses
klaren Wetters zu freuen, höhnisch denen drüben ihre Nacktheit
ausrupfen: da seht ihr, wie bald ihr am Ende seid mit eurer Weisheit,
mit enrem Glauben! Und dabei nicht sehen, daß der Sturm auch bei
ihnen aufgeräumt hat. Diese Schreier verstehen die Zeit nicht.

Die Zeit der Apologeten ist nun vorbei. Sie waren nötig
während des Kampfes, sie mußten Angriffe abwehren, die Gebiete

trennen, das Trennende herausheben um das Eigene vor den Ueber-
griffen des Andern zn sichern. Nun kommt die Zeit des Verbindcns.
Naturwissenschaft und Religion heißt es heute. Wir fragen uns, wie
kann das eine nicht trotz, nicht neben dem andern bestehen, sondern
mit oder in ihm den Menschen vorwärts bringen. Es ist an der Zeit,
diese Frage zu stellen, ehe der Eindruck des Fiaskos, das die
materialistische Wissenschaft in vieler Augen gemacht hat, die Gebildeten
ihr entfremdet. Es wäre doch jammerschade, wenn der ganze Aufwand
an Arbeit, Zeit und Liebe, den die Erforscher der Natur aufgewendet
haben, für den Einzelnen nutzlos wäre, wenn die Ergebnisse ihrer
Forschung als unbrauchbar in die Rumpelkammer kämen, weil ihre
Grenzen klarer geworden, ihre Unzulänglichkeit für die Welterklärung
erkannt worden ist. Jetzt gilt es, sie ihres tendenziösen Gewandes



— 163 —

zu entledigen und ihren inneren Reichtum aufzudecken, der so manchem
der Fernerstehenden bisher verborgen war. Dann werden wir uns
auch mit der Methode versöhnen, die sich so trefflich bewährte und
die Wisseuschaft zu ungeahnter Höhe geführt hat.

Von welchem Punkt aber sollen wir ausgehen? Sollen wir nun
hinten aufaugeu, nachdem uns der Weg iu eine Sackgasse geführt hat
und vom unbekannten X aus, dem unerklärlichen Rätsel, auf das wir
bei allem Tieferdringen in der Natur stoßen, die Brücke zur Religion
schlagen, daß sie, wie Grnndwasser einsickernd, allmählich den ganzen
Bau erfüllt? Soll Gott wieder an Stelle der Naturgesetze gestellt
werden? Nein, damit wäre keine natürliche, nur eine künstliche Ver-
bindnng geschaffen, die keinem Lüftchen Stand hielte. Die
naturwissenschaftliche Forschung ist nun einmal auf die menschlichen Sinne
angewiesen, sie kauu und darf nichts, was nicht im Bereich derselben
liegt, berücksichtigen; nur so kann sie dazn kommen, das Letztmögliche,
für sie greifbare aufzuspüren und durch künstliche Verfeinerung der
Sinneswerkzeuge immer tiefer deu Bau und die Gesetze der Außenwelt
aufdecken. Das Hiueintragen philosophischer oder religiöser Momente
wird stets ein Hemmschnh für sie fein. In der Methode mnß die
Naturwissenschaft konseanent materialistisch bleiben. Daran läßt sich

nichts ändern.
Doch das andere ist ebenso notwendig: Der Forscher muß über

der Methode stehen, sie als das anschauen, was sie ist, ein Werkzeug,
ein gutes uud uoch mehr zu vervollkommnendes, aber nichts weiter.
Er muß ihre Beschränkung anerkennen und nicht damit Löcher in die

Luft schlagen, sie nicht auf Gebiete übertragen, die außerhalb des
Bereiches sinnlicher Erfahrung liegen. Er mnß sich an den Gedanken
gewöhnen, daß er mit ihr keine absolute, nur menschlich allgemein
snbjektive Wahrheit erreichen kann. Nur so behält er sich den Sinn
frei für die Religion. Er hat damit noch keine Brücke zu ihr hinüber
gebaut, aber er läßt sich in dem Mauerring seines eigenen Gedanken-
banes eine Türe offen, durch die er aus seiner dunklen Werkstatt
heraus an die frische Luft treten kann. Er macht sich so nicht der
Doppelspurigkeit schuldig, wenn er nach tagelanger Arbeit hinter
Mikroskop und Wage, gebunden an den langsamen Schritt der
Verknüpfung von Ursache und Wirkung, an die schwere Mühe des Messens
und Zählens, ansruhend seine Gedanken aus dem Rahmen seiner
Fvrschungsmethode herausschweifen läßt. Und wenn fich nun vor
seinen Blicken die ganze, mühsam mit all ihren Rädchen, Hebeln und
Stangen konstruierte Maschine in Bewegung setzt, hat er da nicht
recht, wmn er ftaunend. nch^.Kren, Gang vertieft? Gewiß, denn
jeder, der es schon getan, der weiß, daß es gerade die tiefsten
Eindrücke sind, die nns in solchen Mnßestnnden zu Teil werden. Sollte
nicht aus ihueu gerade das Neue geboren werden, von dem aus
eine natürliche Verbindnng von Naturforschung und Religion möglich

ist?



— 164 —

Der Brennpunkt, in dem die Strahlen aller Wissenschaft, der
Natur- und Geisteswissenschaft sich vereinigen, ihre höchste Kraft
entfalten und Gegenstand der Religion werden können, ist sür mich das
Erlchen. Die Wissenschaft ist nicht Selbstzweck, ihr Ziel und ihre
innerste Triebfeder ist Erweiterung der Möglichkeit und Vertiefung des

Erlebens.
Wie ich das verstehe, kauu ich vielleicht am besten klar machen

durch einen Hinweis auf die Kunst.
Wenn eine Symphonie aufgeführt wurde, so sagen wir, es war

schön, herrlich, nnd wenn wir das größte sagen wollen, so ist es: es

war ein Erlebnis. Von eines gottbegnadeten Künstlers Schöpfung
mitgerissen zu werden, daß man ganz sich selber vergißt und willenlos
sich führen läßt in die tiefsten Tiefen und höchsten Höhen menschlichen

Empfindens, das ist Erleben. Wir lächeln vielleicht dabei über jene,
die ängstlich in der Partitnr nachblätternd oder dem Taktstock des

Dirigenten folgend, dasselbe wollen empfunden haben wie wir, und
es mag uns oft vorkommen, das wahre Kunstwerk könne voll und ganz
erlebt werden, ohne daß man etwas von Harmonielehre und Kontrapunkt

verstehe. Und doch behaupten nns die Musiker das Gegenteil.
Und ist's bei der Malerei nicht dasselbe? Wir lächeln über die Schlagwörter

der Kunstkritiker und möchten oft, von den nnmittelbaren
Eindrucke eines Bildes erfüllt auf die ganze langweilige Auseinandersetzung
der Linienverhältnisse, der Farbenkontraste und der Komposition pfeifen.
,Und doch, wer hätte es nicht schon selber erfahren, daß die sachliche

Vertiefung iu eineu Gegenstand auch das Erleben des unmittelbaren
Eindrucks vertieft, ja oft ganz neu gestalten kann? Keinem vernünftigen
Menschen wird es aber einfallen, nnn darum in dieser verstandesmäßigen
Durchdringung und Zergliederung des Stofflichen am Kunstwerk seinen

wahren Gehalt und Wert abzumessen z wenn auch ein großer Teil des

von Kritikern und Forschern beeinflußten unselbständigen Publikums
manchmal auf diesen Gedanken zu verfallen scheint. Die echte Kunst
hat eine viel zu unmittelbare Wirkung, als daß daneben das Wissen
über sie dauernd in den Vordergrund treten könnte.

Während nnn aber bei der Kunst das unmittelbare Erleben

ganz von selbst als die natürliche Betrachtungsweise anerkannt und
erst in neuerer Zeit immer mehr auch das Wissen, das vernunftmäßige
Erfassen ihrer Gesetze als Hilfsmittel zur Vertiefung des Genusses
angestrebt wird, so ist es bei der Natur ganz anders.

Hier steht das Wissen so im Vordergrund, daß darüber das
Erleben vielfach fast ganz vergessen worden ist. War das immer
so? Gewiß nicht. Es ist nicht ein besonderer Vorzug gewisser Zeiten,
sondern eine ganz natürliche Erscheinung, daß in Epochen, wo das
Wissen weniger galt, das Erleben um so intensiver war. Es scheinen
sich auch hier Perioden gefolgt zu sein, Perioden des ernsten aber
kalten Verstandesringens nnd Perioden der Rückkehr zn naiver aber
inniger Betrachtungsweise. Warum sollte das auch heute nicht möglick



— 165 —

fein? Wir wünschen nicht, daß, wie das Mittelalter die naturwissenschaftlichen

Erfolge des Altertums fast vollständig vergaß, auch wir
nun die Resultate der modernen Forschung in die Rumpelkammer
werfen sollen. Eben das soll vermieden werden dadurch, daß wir
nicht die Forschung selber mit der Religion verknüpfen, sondern außerhalb

der Forschung eine andere höhere, wenn auch von ihr beeinflußte
Betrachtungsweise zeigen.

Der Gedanke mag manchen vielleicht als etwas nebelhaft
Unbestimmtes erscheinen nnd ich muß, um ihm eine greifbare Gestalt zu
geben auf das hinweisen, was mir als Vorstufe oder Wegweiser zu
dem Nenen gilt. Es ist das in erster Linie die Biologie, die in allen
naturwissenschaftlichen Disziplinen immer mehr an Boden und Raum
gewinnt und von der auch wir Lehrer eine Verjüngung und Neu-
belebuug unseres Unterrichts erwarten und mit Recht erwarten. Nicht
daß die Biologie etivas Neues wäre. Von jeher hat man sich mit
ihr beschäftigt aber meist nur so weit, als sie dazu diente, die großen
Znsammenhänge im Kosmos zu erweisen und ihre Gesetze aufzudecken.
Jetzt wird Biologie das Hauptziel. Gelangweilt von den immer
schemenhafter werdenden großen Verallgemeinerungen, dem rein
gedankenmäßigen Abstrahieren von jedem Besonderen, das dazu dienen
sollte, alles unter ein allmächtiges Gesetz unterzuordnen und fo die
Welt zu erklären, ernüchtert von dem Mißerfolg dieses kühnen
Unterfangens bekommen wir immer mehr wieder Augen für das Individuelle
nnd beginnen nun, einen Organismus nach dem andern in feiner
Besonderheit zu betrachten. Erst jetzt sehen wir, welch ein Reichtum
mit der durch Abstraktion gewonnenen Kenntnis aus dem Einzelnen
herauszuholen ist. Wie ein neues Licht geht uns die Freude an dem
Individuum auf, eine Freude, die so viel größer ist als die Freude
an allgemeinen Gesetzen und Formenreihen, weil sie im Erleben
besteht. Das Typische, das Verallgemeinerte kann nicht erlebt werden,
weil es menschliche Abstraktion ist, nur das Einzelne ist in der
Erfahrung gegeben.

Es ist eine Rückkehr zu naiver Betrachtungsweise aber kein
Zurückfallen in den primitiven Zustand, denn das Erleben ist durch
die gewonnene Kenntnis vertieft und erweitert worden.

Ich betrachte eine Kerzenflamme. Auch das Kind hat seine
Freude an ihr, aber jeder helle Gegenstand sagt ihm ebenso viel.
Anch der Unwissende liebt das Licht; er kann sich von seinem Glanz
gefangen nehmen lassen und träumend in das etwas schauen, das
Feuer heißt; er sieht die zuckende Bewegung, das ruhige Leuchten und
ahnt, daß ein Vorgang sich darin abspielt. Aber mit neuen Augen
schaut es der an, der die physikalischen und chemischen Prozesse kennt,
die Vorläufer und Begleiter dieses Vorgangs sind. Das Erlebnis
erweitert sich ihm nach allen Richtungen, und die Kraft, die fich darin
offenbart geht noch unmittelbarer auf ihn über, weil sie durch eine
Menge neuer Verbindungen mit seinem Eigenen verknüpft ist.



— 166 —

Ich betrachte eine Blume. Auch das Kind hat Freude an den
bunten Dingern, aber farbige Papierschnitzel genügen ihm auch. Auch
der nicht Wissende pflückt sie gern zu einem Strauß und wenn er
in die wunderbare Harmonie ihres Baues sich vertieft, empfindet er
ein staunendes Glück. Aber wie erweitert sich dieses Staunen, wie
viel enger schließt sich die Beziehung zwischen dem Betrachtenden nnd
der Blüte, wenn er die Kenntnis der Bedeutung, der Ursachen und
der Folgen dieses Baues besitzt und er so mit Entfaltung der Knospe
die Entfaltung aller ihrer Kräfte und Fähigkeiten erlebt!

Und vollends die Tierwelt! Auch das Kind klatscht in die

Hände, wenn ein Vogel an ihm vorbeihuscht, aber das am Faden
zappelnde Holztierchen macht ihm denselben Eindrnck. Auch der nicht
in alle Geheimnisse Eingeweihte hört gerne die Vögel zwitschern, wenn
er im Walde liegt und freut sich ihres Treibens. Wer aber tiefer
geforscht hat nach den Lebensbedingungen, nnd ihrem darin begründeten
eigenartigen Körperbau, der schwingt sich gleichsam mit ihnen hinauf
in die Lüfte, empfindet mit ihnen ihre besondern Freuden und Leiden,
erlebt mit ihnen.

Das Wissen, das Forschen nach Erkenntnis ermöglicht erst dieses

intensive Erleben der Natnr, aber alle durch Verstandesarbeit
erworbene Einsicht muß dazu erst am Einzelnen angewandt in eine

lebendige innere Erfahrung umgewandelt werden und fo einen
Gefühlswert erhalten.

Erst jetzt kann ich auch ohne mißverstanden zn werden ans eine

Erscheinung hinweisen, die diese Art des Naturlebens in wunderbarer
Innigkeit geübt hat: Franz von AMi. Hermann Hesse schreibt von
ihm: „Sich täglich am Leben der Natur zu verjüngen nnd gleichsam
Kräfte der Erde in sich zu ziehen, diese wunderbare und herrliche
Kunst, welche man nur bei Dichtern und wahrhaft Seligen findet,
hat er beständig als ein unvergleichlicher Meister geübt. Wie ein
Kind und wie ein Weiser redete er mit Blumen, Gräsern, Wellen
und allerlei Tieren, sang ihnen preisende Lieder, liebte und tröstete
sie, freute sich mit ihnen und nahm an ihrem schuldlosen Leben teil.
— Er wußte gar wohl, daß nichts auf Erden ohne eine Seele ist,
nnd er begegnete jeder Seele, auch der Gräser und Steine, mit brüderlicher

Ehrfurcht und Liebe. — Dieses ist aber nur den Lieblingen
Gottes gegeben, daß ihnen Sinne und Herz nicht altern und lebenslang

so frisch und dankbar als bei Kindern bleiben."
Der heilige Franz erlebte die Natur, warum sollten wir mit

unsern Kenntnissen nicht auch wieder die Natur erleben, noch tiefer
und reicher? DM^Mssen als solches Wrt das Erleben nicht, nur das
falsche Wissen, das anspruchsvolle, als Selbstzweck gelten wollende
tut es. Aber freilich, je mehr wir zu wissen glauben, desto blasierter
sind wir, desto schwerer wird es uns, naiv zu empfinden und uns
ganz dem Eindruck der bloßen Empfindung hinzugeben. Ach, hätten
wir die Innigkeit eines Franz von Assisi!



— 167 —

Doch, wo haben wir nun die Brücke gefunden, die Religion und
Naturwissenschaft verbinden sott? Es ist uns klar geworden, daß der
Forschungsgang der Wissenschaft nicht durch religiöse Voraussetzungen
oder Einschiebungen unterbrochen werden darf. Ebenso scheint es
mir auch nicht richtig, aus der Natur abgeleitete Sätze und Gesetze

durch Analogie in ethisches oder religiöses Gebiet übertragen zu wollen,
so sehr wir auch im Grunde von der letzten Einheit der Gesetze aller
menschlichen Erfahrung überzengt sein mögen. Warum? Es ist das
auch im besten, im zutreffendsten Falle eine Vergewaltigung der Natur,
durch die man sich selber um das Größte bringt, um die Unmittelbarkeit

der Erfahrung. Das ist es ja gerade, was den Vorzug und
die gewaltige Kraft des Naturerlebens ausmacht, daß es aus erster
Quelle, ohne Vermittlung des Gedankens, schöpft und so volle Unmittelbarkeit

zu erreichen vermag.
Nein, nicht als etwas Fremdes soll die Religion in die

Naturwissenschaft hineindringen,
nicht als bloßes Paradigma zur Vertiefung und Erläuterung

religiöser oder ethischer Gegenstände sollen die Erfahrungen im Naturerleben

benutzt werden,
sondern die Naturbetrachtung soll bleiben was sie ist, denn sie

hat ihren eigenen Wert und sie kann nun selber religiös werden.
Wir können alles religiös erleben, aber wir^ZMM nur religiös

^.xl^hen, nM^ÄWös. denken. Dadurch, daß wir die Naturbetrach -

tung zu einem Erlebnis werden lassen, tritt sie in den unmittelbaren
Bereich der Religion. Das Erleben einer Einzelerscheinung gibt uns
das Glück des Erlebens einer Einheit und weckt, nährt und kräftigt
in uns die Sehnsucht nach der höchsten Einheit.

Wilh, Brenner.

Aas nimmt uns was gibt Sie »ibelkritik?

M^s ist überflüssig, die Wichtigkeit der Bibel für das Christentum
zu schildern. Die Frage: „Wie stelle ich mich zur Bibel?" wird
nie verstummen; von ihrer Beantwortung hängt ja zum großen

Teil die Art unseres religiösen Lebens ab.
Die Reformation hat nicht gerüttelt an der katholischen Lehre,

daß die Bibel von Anfang bis zu Ende unfehlbares Gotteswort sei.
Nur die Behauptung wurde abgelehnt, daß allein die Inhaber des
unfehlbaren kirchlichen Lehramtes die Bibel richtig auslegen, der
gewöhnliche Laie sie aber nicht verstehen könne. Darum gaben die
protestantischen Kirchen sie jedem in die Hand und machten ihm ihre
Lektüre zur Pflicht, da sie das Buch fei, das ihm sage, was er glauben


	Naturwissenschaft und Religion

