
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 1 (1906-1907)

Heft: 6

Artikel: Lebendige und tote Religion oder Gegenwartsreligion und
geschichtliche Religion? : Eine Erwiderung : Replik

Autor: Barth, A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-131483

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-131483
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 147 —

Ereignis." Es ist also mindestens Verblendung, Issum in der Reihe
der „Propheten" sehen zu wollen. Lies einen Augustin, seine
Bekenntnisse, dieses heilige Fegfeuer, worin sich der wunderbare Mann
zu reinigen suchte! Schaut nicht da und dort der eitle Orator zwischen
den Zeilen durch? Und er spürt's selbst und ist unglücklich darüber.
Er kennt seine Bande, seine Dämonen, die lange nicht alle von ihm
gewichen sind in der Stunde von Mailand. Wie wenig verstehen wir ihn,
wenn wir ihn neben Jesnm stellen, freilich ein paar Stufen tiefer,
aber doch neben ihn, nnr deswegen, weil er von Gott zeugte, wie
Jesus. Wie Jesus? Ja, für unsere verbildeten, für die Wirklichkeit
stumpf gewordenen Organe, für unsere Zeit, die auf den Krücken der
Begriffe verwirrt und irre geworden fich dnrch das Paradis und die

Hölle schleppt, stumpf gegen die Seligkeit sowohl als gegen die Qualen.
Iu Wirklichkeit ist aber das Zeugnis Jesu ein so unvergleichlich anderes,
fern von jeder Spekulation, so ganz „Leben" und „Erfüllung," daß
einem das Herz bluten möchte, ob der Blindheit unserer
„aufgeklärten" Zeit. — Soll ich gar auch von Paulns sprechen, wie er das
Kreuz Jesu begriffen hat, wie all sein Methodismus die Wirklichkeit
seines Erlebnisses nicht zu verknöchern imstande war, wie in ihm der
lebendige Christ immer stärker blieb als der Theologe, wie er den
Auferstandenen erlebt hat nnd ihn schaut als die Erfüllung des eigenen
Lebens, wie er seine Bande schwer empfindet nnd allein felig ist in
der Gemeinschaft des Gekreuzigten, dessen Unvergleichlichkeit auch ihm
zu gute kommt? Ich glaube, ein jeder kann spüren, wo Geschichtlichkeit,
zeitliche Begrenztheit ist nnd wo nicht nnd daß es seit 1900 Jahren
Jesus ist, der in sehr vielen, die ihn annahmen, die Bande der
Zeitlichkeit durchbrach und sie innerlich mit unserm Erleben verschmolz. —

Wir hüten uns ängstlich vor der Gesetzlichkeit des Katholizismus,
vielleicht mehr als nötig. Wir hüten uns ein wenig vor dem Aesthe-
tismus, dessen Scheinheiligkeit freilich noch genug die Leere unserer
Gemeinplätze verdeckt. Wir hüten uns gar nicht vor den Gefahren
des Historizismus nnd doch: Seien wir vorsichtig! Es giebt eine

Kathederreligion, welche verwirrt und von den Hauptsachen
ablenkt, nämlich vom Erleben Gottes in Jesu und vom Kampf gegen die

Lebensmächte H. Bader.

«eplik.
Da mir in den Ansführungen Herrn Pfarrer Baders neben

einigen handgreiflichen Mißverständnissen meines Aufsatzes in Nr. 4
der „Neuen Wege" auch eine fühlbar andere Orientierung gegenüber
tiefgreifenden Lebensfragen entgegentritt, ist wohl eine Antwort meinerseits

für die Leser nicht ohne Interesse.
Zweifellos ans der Luft gegriffen ist die Behauptung Baders,

daß ich in der Religion nur ein „Ergebnis nnserer Gedankenwelt"
sehe. Hütte Bader sich bemüht, auf mein Problem einzugehen, statt



— 148 —

es als solches für unzulässig zu erklären, so hätte er sehen müssen,
daß die Frage nach der Entstehung der Religion aus Intellekt oder
Gefühl oder „wahren" Erlebnissen überhaupt nicht im Bereiche meines
Problems lag, ich also davon gar nicht reden wollte. Hätte er aber
ein wenig zwischen den Zeilen lesen können, so hätte er wohl entdeckt,
daß gerade die Vergangenheitsbelastung und somit die intellektualistische
Belastung der Religion es ist, die ich sür das religiöse Leben fürchte.
Aber Bader konnte das nicht merken, da er offenbar einen still
gehäuften Groll in fich herumträgt gegen einen Feind, genannt Pro-
fesforenreligion, Intellektualismus, Histvrizismus, einen Groll, der
durch bloß anklingende Worte zur hellen Flamme entfacht werden
konnte. Nur so kann ich es mir erklären, daß Bader gleich von vorn
herein mir das Thema verbessert in „Lebendige und tote Religion."
Das ist auch ein Problem, aber es ist eben nicht das meine. Ich kann
mich darum des Eindruckes nicht erwehren, daß in Baders Erwiderung
das meiste einfach vorbeigeredet ist, und ich bin der Ansicht, daß eine

ersprießliche Diskussion, die doch gegenseitiges Verständnis und nicht
einen Triumph zum Ziele haben kann, nur denkbar ist, wenn man
sich in erster Linie Mühe gibt, den andern Teil wirklich zu verstehen.

Damit könnte ich Schluß machen. Aber ich möchte mir auch
nicht den Anschein geben, als ob ich mit dieser mehr formalen
Ausstellung einer fachlichen Anseinandersetzung aus dem Wege gehen wollte.
Es ist wahr: es liegen unseren beidseitigen Ansführungen recht
verschiedene Voraussetzungen zu Grunde. Das hat Bader mit durchaus
richtigem Instinkt herausgespürt. Diese tatsächlichen Differenzen möchte
ich versuchen zu größerer Klarheit zu bringen und même Stellung
dazu zu präzisieren.

Bader will, wohl in Anlehnung an Förster in Zürich — wie
weit es ein richtig verstandener Förster ist, will ich nicht beurteilen —
die Entstehung der lebendigen, also einzig zulässigen, Religion,
ja diese selbst beschränken auf den Kampf und das Erlöst werden
vvn den „Anfangsgründen der Welt, welches wohl sind
Nahrung nnd Zeugung." Da kann ich allerdings nicht
mitgehen. Daß der Kampf mit der Bestie in uns —- um es kurz zu
sagen — oft ein übermäßig harter und zeitraubender ist, und daß
ihre Herrschaft über einen Menschen diesen hindert, seine Seele zu
finden, das weiß wohl jeder, der nicht an himmelblauem Optimismus
leidet. Ich kauu es sogar verstehen, wenn einem Menschen in
bestimmter Lage zeitweise dieser Kampf mit der Bestie in uns und deren
Ueberwindung als das Hauptstück der Religion, ja als die Religion
selber erscheint. Aber daß nun diese Askese sich als einzig lebendige
Religion gebärdet, das scheint mir grundverkehrt. Sollen denn wieder
der von Raben oder Engeln gespeiste Einsiedler und die auf
übernatürlichem Wege Mutter werdende „Jungfrau Maria" die höchsten
Menschentypen sein? Wollen wir wieder dem Natürlichen den Stempel
des Unreinen oder dvch Minderwertigen aufdrücken? Ist nicht gerade



— 149 —

diese von Bader als ewige, unveränderliche Religion gepriesene
Erscheinung etwas eminent geschichtlich Abhängiges und von den
Verhältnissen Bestimmtes? Aus Großstädten mit ihrem Schmutz und ihrer
Brotfrage stammt dieser Ruf, daß Bändigung, ja Unterdrückung des
Trieblebens erst wahres Leben und Religion sei. Die sittliche Faulheit

des absterbenden Altertums in seinen Großstädten, in Korinth,
in Rom und Karthago war es, die einen Panlus, einen Augustin
u. a. das Triebleben als Hauptfeind eines wirklichen Lebens der Seele
brandmarken ließen. Bei Jesu, der in einfachen Verhältnissen lebte,
würden ähnliche Spuren schwer zu finden sein. Die katholische Kirche
ist den Spuren der zwei ersten gefolgt mit ihrem Klosterideal, gewiß
nicht immer zu ihrer Unehre.

Aber dem gegenüber frage ich: Soll man denn gar nicht mit
der Möglichkeit rechnen, daß möglichst viele Menschen — nnd das ist
doch wohl eines der besten Ziele unserer ganzen sozialen Bewegungen —
über diese ewige Beschäftigung mit den elementarsten Daseinsfragen
hinauszukommen, sich Ziele setzen können, die darüber hinaus liegen?
Jedes mutige Hineintreten in ein Leben der Tat, das zwar mit der
primitiven Lebensforderungen rechnet, aber nicht im Kampf mit ihnen
aufgeht, müßte so unmöglich werden. Es bedeutet für mich auch in
der Jugendlehre eine gefährliche Einseitigkeit, wenn man die Bäume
immer nur stutzen will, statt ihnen auch gelegentlich ein freies
Auswachsen aller ihrer Kräfte zu gewähren.

Aber zugegeben, daß für einzelne Naturen der Kampf gegen das
Triebleben ihre ganze Selbsterziehung und ihre ganze Religion bildet.
Jedoch warum soll denn nur eine solche Religion lebendig sein können?
Warum nicht gerade so gut eine Religion, die entstanden ist aus
dem Gefühle der Nichtigkeit, des Unsinnes seines eigenen Lebens und
aller menschlichen Bestrebungen ohne eine Einfügung derselben in eine
zielfetzende göttliche Leitung; die besteht in der sichern Gewißheit,
im Berufe des vorwärtsschreitenden Gottes zu arbeiten und ihm für
das Kleinste verantwortlich zu sein?

So ist mir denn Baders Begrenzung von lebendiger Religion
zu eng und zu methodistisch. Ich hoffe, und die böse Geschichte gibt
mir da Recht, daß in Gottes Hause noch immer verschiedene Wohnungen

sind. Und anderseits ist sie mir, kurz gesagt, zu katholisch.
Was aber der Katholizismus — von einzelnen hochstehenden Naturen
abgesehen — damit erreicht hat und noch erreicht, das zeigt wiederum
die verpönte Geschichte und die Gegenwart. Ich fürchte diesen Weg
— bei aller Anerkennung der guten Absichten bei den Männern, die

ihn beschreiten wollen — weil ich Unnatur und Heuchelei fürchte.
Und nun noch ein Wort zur Einreihung Jesu in die

Geschichte. Alt ist das Bemühen, Jesus aus der Reihe der großen
Menschen als etwas Wesensverschiedenes auszuscheiden. Uebernatürliche
Geburt, Auferstehung, Präexistenz, Sündlosigkeit und allerhand anderes
sollte diesem Zwecke dienen. Durch Addieren der einzelnen Argumente



— 150 —

glaubte man noch sicherer zum Ziele zu gelangen. Nach Bader ist
Jesus dadurch Gott, daß er die volle „Daseinsmöglichkeit" in sich

trägt, d. h. über den Anfangsgründen der Welt steht, während wir im
Kampfe darum ringen und eben darin unsere Religion ausüben müssen.
An unsern Evangelien gemessen, die uns eben wohl oder übel einzig
die Kenntnis von Jesü vermitteln, ist das eine reine Spekulation,
deren Beweis wohl zu der größten Vergewaltigung der Evangelien
führte, gerade so, wie wenn man in Jesus nichts anderes sehen will
als den erklärten Feind des Kapitalismus, oder eines verknöcherten
Kirchenwesens. All das hat einen Kern von Wahrheit in sich, aber
alle diese Schablonen sind zu eng und klein für den Mann, dessen

größte Lebenswirklichkeit für alle Teile des Lebens eben der lebendige
Gott war. Ich bin darum gespannt, wie weit diese neueste
Gotterklärung Christi Boden fassen wird.

Aber selbst all das für einen Moment zugegeben, so bleibt mir
noch die Frage: In welcher Weife lebt denn dieser vor 1900
Jahren geoffenbarte Gott noch heute, wieso ist sein Leben Gegenwart?
Bader antwortet: „Sein Problem ist ein ewiges." Aber Probleme
waren doch jederzeit langlebiger als ihre Vertreter. Wann hat die
Beschäftigung mit einem ewigen Problem für uns erkennbar Ewigkeit
seines Trägers bewirkt? Dieser Gedankensprung Baders bringt mich
eben einfach nicht über die 1900 Jahre zwischen Jesus und mir
hinüber. Die Frage, was heißt in diesem Falle „leben," ist damit in
mir nicht tot zu schlagen. Ich weiß wohl, das ist eine unangenehme
Frage für den Enthusiasmus z. B. einer Osterpredigt, in der uns
immer wieder versichert wird: „er lebt," in der aber jede Angabe
über das „wie" vermieden wird. Ich mag mich drehen und winden,
wie ich will, ich komme zu keiner andern Wirkung Jesu in der Gegenwart,

als die anderer geschichtlicher Personen auch ist, und diese

Wirkung geht eben auf irgend eine Art durch den Intellekt. Das
Schlechtmachen dieses menschlichen Instrumentes hat je und je mit
seiner Überschätzung abgewechselt, und doch ist es uns zur primitivsten
Verständigung so notwendig wie der Mund zur Nahrungsaufnahme.
Stellen wir uns aber Jesu Wirkung in dieser schlichten Weise vor, so

wird er uns ein Wegweiser, nicht zur intellektuellen Erkenntnis Gottes,
sondern zu einem Leben in der Gemeinschaft des vorwärtsstrebenden
Gottes.

Ich bin damit von dem Thema meines Aufsatzes in Nr. 4 ganz
abgekommen. Baders Erwiderung nötigte mich, auf diese feinen
Ausführungen zu Grunde liegenden Tendenzen einzugehen, die mir an
dieser Stelle nicht zum ersten Male entgegengetreten sind.

A. Barth.


	Lebendige und tote Religion oder Gegenwartsreligion und geschichtliche Religion? : Eine Erwiderung : Replik

