
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 1 (1906-1907)

Heft: 6

Artikel: Lebendige und tote Religion oder Gegenwartsreligion und
geschichtliche Religion? : Eine Erwiderung

Autor: Bader, H.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-131482

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-131482
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 143 —

cebenSlge unci tote Religion saer Segenwarts-
rettgion uns gescdlcdtiicde Religion?

(Eine Erwiderung.)
^Rie Gegenüberstellung von Gegenlvartsreligion nnd geschichtlicher
» Religion, welche Dr. A. Barth im Märzheft dieser Blätter ver-

suchte, wird immer gebräuchlicher und selbstverständlicher. Ohne
die Möglichkeit der Frage zu untersuchen, wird das eigene religiöse
Erleben — oder was man wenigstens so nennt — dem religiösen
Erleben geschichtlicher Persönlichkeiten, vor allein Jesu, gegenübergestellt,

indem man beides, das eigene wie das fremde Erleben objektiv
losschält und in eine gedanklich irgendwie faßbare Form bringt. Und
doch hängt schließlich alles davon ab, ob eine solche Objektivierung
dessen, was wir „religiöses Erleben" nennen müssen, möglich ist oder
nicht; denn je nachdem erweist sich die genannte Gegenüberstellung
entweder als eine erschöpfende und wahrhaftige oder als eine konstruierte,
die zu einer schiefen Beleuchtung der Wirklichkeit führt.

Was ist religiöses Erleben? Dr. Barth huldigt der Ansicht, daß
religiöses Erleben das Erfassen Gottes in Gedanken oder Gefühlen
ausmache. Denn nur solche kann er genügend objektivieren und wieder
den Gedanken oder Gefühlen anderer Persönlichkeiten gegenüberstellen.
Damit ist aber das Wesen der Religion nicht erfaßt, sondern es handelt
sich vielmehr in diesen begrifflich faßbaren Dingen nur um bewußte
oder unbewußte Reflexionen der Religion. Diese selbst scheint mir
eine Gewißheit zu sein, die wir vom Dasein Gottes gewinnen aus
den Ergebnissen nnd Erlebnissen unseres Lebens herans, eine Gewißheit,

die als Kraftquelle in uns mächtig ist und die unserm forschenden
Geiste als Geheimnis erscheint, dasselbe Geheimnis, welches das Leben,
das Lebendigsein überhaupt für uns ist. Sagen können wir das wohl
kaum besser als der Apostel Paulus in seinem: „Ich bin gewiß, daß
weder Tod noch Leben :c. uns zu scheiden vermag von der Liebe
Gottes, die in Christo Jesu ist, unserm Herrn" und „in ihm leben,
weben und sind wir." Mit andern Worten: es handelt sich in der

Religion nicht um ein Ergebnis unserer Gedankenwelt,
sondern um das Ergebnis unserer wirklichen Erfahrungen,

die wir machen, indem wir uns auseinanderzusetzen haben
mit den realen Mächten des Lebens. Jenes, das gedankliche Erwägen
und Erforschen der innersten Znsammenhänge bleibt eben immer ein
Handtieren mit Begriffen, wobei wohl oft recht feine und wunderbar
tiefsinnige Erkenntnisse herauskommen; aber nichtsdestoweniger ist es
„totes Gut," höchstens geeignet zum Werkzeug, nie aber eine „Kraft
znm Leben;" totes Gut, tote Religion, welche in dieselbe Kategorie
rangiert wie jene Religonsübung, welche allerlei Stimmungen
anempfindet, vielleicht aus einem mehr ästhetischen Bedürfnisse heraus,



— 144 —

und damit dem Leben einen „höhern" Anstrich gibt, eine „Weihe;"
tote Religion, welche auch gehört zu jener Art Religion, die sich

erschöpft in dem Befolgen von Gesetzesvorschriften, ohne sich durch diese

Gesetze zur Erfassung des Lebens anspornen zn lassen. Damit erweist
sich eine Auffassung, welche im Stande ist, religiöses Leben gedanklich
fassen und als Gegenwartsreligion nnd geschichtliche Religion differenzieren

zu wollen, als „tote Religion", als ein Erleben hinter dem
Studiertisch, dem gegenüber jene lebendige, wunderbare Sicherheit des

Zusammengehörens mit Gott als ein Ergebnis des realen Lebens
steht. Uud so bestreite ich die Möglichkeit jener Unterscheidung und
mnß sie verurteilen als ein blasses Gespenst der Studierstube, welches
Irrwege gleitet und Irrwege führt und möchte jene nralte
Unterscheidung aufrecht erhalten, die wir machen müssen zwischen lebendiger
und toter Religion.

II.
Damit ist nun aber scheinbar das Problem noch nicht gelöst,

das in jener Gegenüberstellung der Gegenwart und Vergangenheit
versteckt liegt und das lantet: in welchem Verhältnis steht nnser
religiöses Erleben zu dem religiösen Erleben geschichtlicher Persönlichkeiten,

vor allem zu dem religiösen Erleben Jesn? Dr. Barth hat
dieses Verhältnis eingehend untersucht und es ist für ihn bezeichnend,
daß er von seinem Standpunkte aus nur die beiden Formen von
Zusammengehörigkeit erblickt, die wir vorhin als „tote Religion"
bezeichneten, die Gesetzlichkeit und das „Ideal," die er aber beide zurückweist,

um selbst einen dritten Standpunkt einzunehmen, den des

Selbsterlebens, wobei die Genialität der „Propheten," auch Christi,
als anfeuerndes Vorbild gelten soll.

Wie stellt sich in Wirklichkeit das Vergangene zu uns? — Wenn
wir uns selber mit den Mächten des Lebens auseinandersetzen, so

erkennen wir bald, daß es sich dabei nicht handelt um Ansichten, um
nicht zu sagen Wissen über den Kosmos, um Erkenntnis der Biologie,
z. B. ob Krankheiten ihre Ursache haben in Veränderungen des
Organismus oder in Einwirkungen von Dämonen, auch nicht um mehr
oder weniger wahrscheinliche Ausblicke in die Zukunft. Alle diese

Dinge, Sichtungen der Außenwelt durch unfern Verstand, sind uns
wohl zuweilen wichtige Waffen im Kampfe des Lebens, aber ebenso

oft sind sie uns Hindernisse, indem sie uns Begriffliches als Wirkliches
vorgeben, was ja leicht zu verstehen ist, da nnsere Begriffe von den

Dingen fich uns um so stärker als Gewißheiten aufdrängen, je mehr
uns die Außenwelt als Ziel der Beobachtung dient und dadurch mit
ihrer Anschaulichkeit uud Greifbarkeit einen faszinierenden und
dominierenden Eindruck auf uus gewinnt. Nun aber besteht das Leben
nicht darin, daß wir nns gedanklich mit den Mächten der Welt
auseinandersetzen, sondern indem wir mit diesen Mächten ringen um die

Daseinsmöglichkeit. Diese Daseinsmöglichkeit ist aber sür uns uicht



145 —

erlangt, wenn wir nns Nahrung und Obdach erkämpft haben in dem
wütenden Jnteressenkampf der Gegenwart, sondern es erhebt sich

riesengroß über die Frage nach der äußern Existenzmöglichkeit die

Frage nach der innern Existenzmöglichkeit: Was hülfe es dem Menschen,

wenn er die ganze Welt gewönne und nähme dvch Schaden an
feiner Seele. Denn mit den realen Mächten des Hungers und der
Geschlechtsgier verbünden fich eine ganze Meute von dunkeln Trieben,
gleich Dämonen, Erdgeistern, die aus den Tiefen unserer irdischen
Bedingtheit aufsteigen nnd die zu überwinden den eigentlichen Kampf
unseres Lebens, den eigentlichen Kampf um's Dasein ausmacht. Wie
sagt Jesus? „Aus dem Herzeu kommen die argen Gedanken, Mord,
Ehebruch, Unzucht, Dieberei, Verläumdung, Lästerung und die machen
den Menschen unrein," will heißen, reißen ihn nieder und lassen ihn
nicht zum „Leben" kommen, zur vollen Entfaltung seines Wesens.
Und darum handelt es sich: ob wir dieser Mächte, die wir
„wissenschaftlich" Ausflüsse unseres Trieblebens nennen können, uns zu
erwehren vermögen oder nicht, ob wir „Herren werden der Schöpfung,"
wobei unter Schöpfung vvr allem unser geschaffener, vergänglicher
Leib zu verstehen ist. So stellt sich nnser Leben dar nicht
als ein Wissensproblem, sondern als ein Kraftproblem.
Nicht das ist die „Freiheit der Kinder Gottes," daß wir vvn allen
Schranken der Unkenntnis loskommen, daß vor uns die Schleier der
Natur fallen, daß wir frei von aller Autorität selber ein jeder gleichsam
von Anfang an die Welt ergründen, sondern daß wir frei werden von
den Einflüssen des Trieblebens, daß wir los kommen aus dem Bann
der sinnlichen Regungen, die unser Äuge trüben für die Erkenntnis
des Jnnerweltlichen. Werden wir mächtig über unfern Leib, über
seine Eitelkeiten, seine Begehrlichkeiten, seine Befangenheiten? — Das
ist das Glücks- nnd Seligkeitsproblem, das Ewigkeitsproblem, wie wir
sehen ein Problem, das nicht gedanklich zu lösen ist,
sondern nur durch das eigene Erleben. Und dieses Erleben führt
wiederum zur Erfassung Gottes und damit zu dem, was wir allein
Religion nennen dürfen. Damit wird wohl auch klar — um dies
zwischen hinein zu bemerken — warum Religion den Mittelpunkt des
Lebens ausmacht. Nicht von Priestern oder Gelehrten ist sie künstlich
auf den Baum der Menschheit aufgepfropft worden, sondern sie ist
geradezu die Erfüllnng des Lebens, eine sehr reale Frage, vielleicht
die einzig reale, die existiert.

Und nun Jesus? In ihm wird uns diese Frage in's
Bewußtsein gebracht, weil sie in ihm gelöst ist. Er hat die
volle Daseinsmöglichkeit errungen oder sie ist ihm vielmehr als ein
süßes Gnadengeschenk Gottes zn Teil geworden. Seine Einheit mit
Gott ist eine so vollständige, daß für ihn jene „Dämonen," die

Lebensmächte keine Faktoren mehr sind, mit denen er rechnen muß,
wenigstens nicht für feine Person, sofern sie in sich selbst beruht,
währenddem freilich dieselben Mächte, indem sie ihm in den Menschen



- 146

entgegentreten, ihn an's Kreuz gebracht haben. Er hat die Frage
gelöst, ob der Mensch berufen sei, Herr des Irdischen, des Leiblichen
zu sein und nicht mit Unrecht hat ihn Paulus den zweiten Adam
genannt, nämlich denjenigen, in welchem die Herrschaft über das Irdische
vollendet wurde. Er hat diese Frage gelöst, freilich nicht
hinter dem Studiertisch, sondern am Kreuz. Dadurch hat
er bewiesen, daß er nicht zeitlich beschränkt war, wie die Herren
des modernen Intellektualismus meinen, sondern daß er über dem
Leben stand, über den Lebensmächten, welche gestern, heute und morgen
den Menschen um sein Erstgeburtsrecht bringen wollen, daß er ewig
ist, nicht nur ein Mensch — trotzdem Dr. Barth mit seiner
Menschheit Ernst machen will — fondern Gott selbst, der uns in
ihm entgegentritt und aus dem Reich der verschwommenen Geistigkeit
in menschlich faßbarer Art sich uns naht.

So schält sich Jesus aus der Vergangenheit heraus und wird
Gegenwart. Denn wo ist eine zeitliche Beschränkung iu diesem Leben,
das über aller Zeit steht, weil Jesus das, was die Zeitlichkeit
ausmacht, die Untertänigkeit unter die Mächte des Lebens, abgestreift hat?
Was hat dieser Erlöstheit gegenüber die Tatsache zu bedeuten, daß
Jesns in feinen Vorstellungen nicht über seine Zeit hinans konnte,
daß er an Dämonen glaubte und ziemlich phantastische Anschauungen
über die Zukunft hegte? Ich meine, die Vorstellungen, die wir von
den Dingen hegen, ändern an diesen Dingen gar nichts. Wohl
beeinflussen sie unsere Stellung zu ihnen, oft in beschränkendem Sinne.
Wie wenig Jesus aber durch feinen „Aberglauben" in Beschränkung
gehalten wurde, spürt jeder suchende Mensch.

So empfinde ich die historische Betrachtungsart von dem Augenblick

an als absurd, als sie Jefum immer tiefer in den „geschichtlichen
Zusammenhang" hincindrücken und daraus heraus verstehen will, in
den geschichtlichen Zusammenhang einer Zeit, die Jesus so ganz
überwunden hat, nicht nur den geschichtlichen Zusammenhang jener Zeit,
sondern den jeder Zeit. Denn das Problem der
Daseinsmöglichkeit ist nicht an eine Zeit gebunden; fondern es ist das
Problem einer jeden Zeit. Es ist das Gegenwartsproblem und ist
das Zukunftsproblem, und wenn in Jesu Leben die Lösung dieses

Problems, die Erlösung von den Lebensmächten vorliegt, so ist sein
Leben Gegenwart und wird noch nach tausend Jahren Gegenwart

sein.

III.
Wo ist nnn dieser Gegensatz zwischen Gegenwartsreligion und

geschichtlicher Religion? Jedenfalls in Bezug auf Jefum, auf den hin
derselbe wohl vor allem konstruiert worden ist, fällt er dahin. Denn
Jesus ist Gegenwart und kann erlebt werden, indem dann, wenn wir
ringen um die Herrschaft unserer Seele, er selber sich uns darstellt
als der Erfüller unseres Kampfes, „das Unzulängliche, hier wird's



— 147 —

Ereignis." Es ist also mindestens Verblendung, Issum in der Reihe
der „Propheten" sehen zu wollen. Lies einen Augustin, seine
Bekenntnisse, dieses heilige Fegfeuer, worin sich der wunderbare Mann
zu reinigen suchte! Schaut nicht da und dort der eitle Orator zwischen
den Zeilen durch? Und er spürt's selbst und ist unglücklich darüber.
Er kennt seine Bande, seine Dämonen, die lange nicht alle von ihm
gewichen sind in der Stunde von Mailand. Wie wenig verstehen wir ihn,
wenn wir ihn neben Jesnm stellen, freilich ein paar Stufen tiefer,
aber doch neben ihn, nnr deswegen, weil er von Gott zeugte, wie
Jesus. Wie Jesus? Ja, für unsere verbildeten, für die Wirklichkeit
stumpf gewordenen Organe, für unsere Zeit, die auf den Krücken der
Begriffe verwirrt und irre geworden fich dnrch das Paradis und die

Hölle schleppt, stumpf gegen die Seligkeit sowohl als gegen die Qualen.
Iu Wirklichkeit ist aber das Zeugnis Jesu ein so unvergleichlich anderes,
fern von jeder Spekulation, so ganz „Leben" und „Erfüllung," daß
einem das Herz bluten möchte, ob der Blindheit unserer
„aufgeklärten" Zeit. — Soll ich gar auch von Paulns sprechen, wie er das
Kreuz Jesu begriffen hat, wie all sein Methodismus die Wirklichkeit
seines Erlebnisses nicht zu verknöchern imstande war, wie in ihm der
lebendige Christ immer stärker blieb als der Theologe, wie er den
Auferstandenen erlebt hat nnd ihn schaut als die Erfüllung des eigenen
Lebens, wie er seine Bande schwer empfindet nnd allein felig ist in
der Gemeinschaft des Gekreuzigten, dessen Unvergleichlichkeit auch ihm
zu gute kommt? Ich glaube, ein jeder kann spüren, wo Geschichtlichkeit,
zeitliche Begrenztheit ist nnd wo nicht nnd daß es seit 1900 Jahren
Jesus ist, der in sehr vielen, die ihn annahmen, die Bande der
Zeitlichkeit durchbrach und sie innerlich mit unserm Erleben verschmolz. —

Wir hüten uns ängstlich vor der Gesetzlichkeit des Katholizismus,
vielleicht mehr als nötig. Wir hüten uns ein wenig vor dem Aesthe-
tismus, dessen Scheinheiligkeit freilich noch genug die Leere unserer
Gemeinplätze verdeckt. Wir hüten uns gar nicht vor den Gefahren
des Historizismus nnd doch: Seien wir vorsichtig! Es giebt eine

Kathederreligion, welche verwirrt und von den Hauptsachen
ablenkt, nämlich vom Erleben Gottes in Jesu und vom Kampf gegen die

Lebensmächte H. Bader.

«eplik.
Da mir in den Ansführungen Herrn Pfarrer Baders neben

einigen handgreiflichen Mißverständnissen meines Aufsatzes in Nr. 4
der „Neuen Wege" auch eine fühlbar andere Orientierung gegenüber
tiefgreifenden Lebensfragen entgegentritt, ist wohl eine Antwort meinerseits

für die Leser nicht ohne Interesse.
Zweifellos ans der Luft gegriffen ist die Behauptung Baders,

daß ich in der Religion nur ein „Ergebnis nnserer Gedankenwelt"
sehe. Hütte Bader sich bemüht, auf mein Problem einzugehen, statt


	Lebendige und tote Religion oder Gegenwartsreligion und geschichtliche Religion? : Eine Erwiderung

