
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 1 (1906-1907)

Heft: 6

Artikel: Von Recht und Unrecht des Kapitalismus

Autor: Ragaz, L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-131481

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-131481
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


85

von «ecbt und Unrecht Ses Napitallsmus.

F Dom Kapitalismus soll geredet werden. M ist der Herr der mirtei

schMlMell Erscheinungen der Zeit und wer über soziale Dinge
mit Verstand sprechen will, muß irgendwie von ihm ausgehen.

Verstehen wir doch auch die geistige Signatur der Gegenwart am
besten, wenn wir ihn als Schlüssel benutzen. Da ist denn unsere
erste Frage von selbst gegeben: was verstehen wir unter Kapitalismus?
Die Frage ist leider noch nicht überflüssig. Es gibt Leute, die gewiß
über eine große Bildung verfügen, die sogar politische Zeitungen
redigieren und es sich zur Aufgabe machen, von ihrem hohen Katheder
herab die verwirrten Kopfe zn reinigen nnd speziell gegen die
Sozialdemokraten zu schimpfen, und doch keine Ahnung haben, was Kapi-
talismus und folglich auch keine, was Sozialismus ist. Begegnet
man doch sogar in diesen Kreisen nicht selten der Meinung, daß
„Kapital" gleichbedeutend sei mit Privatvermögen und Kapitalismus
also eine Wirtschaftsordnung, in der es Privatvermögen gebe. Oder
man versteht unter Sozialismus eine Wirtschaftsordnung, in der kein

Betriebskapital mehr nötig fei, wenn nicht gar das allgemeine
„Teilen".

Wenn wir nun auch mit solcher Unwissenheit nicht rechnen, so

ist es doch für eine richtige Verständigung und solide Grundlegung
der Gedanken, auf die es mir ankommt, notwendig, die Frage
aufzuwerfen, was wir denn unter Kapitalismus zu verstehen, welches die

Merkmale feien, die ihn von andern Wirtschaftsformen unterscheiden,
was sein innerstes Wesen, sein Sinn und Geist, seine Seele, wenn
man beim Kapitalismus von einer Seele überhaupt sprechen darf.

*) Diese Ausführungen habe ich der Jahresversammlung der „christlich-sozialen
Gesellschaften" der Schweiz, die letzten Winter in Basel tagte, als Gast (ich bin nicht
Mitglied eines christlich-sozialen Vereins) vorgetragen. Nur ein kurzes Abschnittchen
der Einleitung ist weggelassen worden. Der Aufsatz mag gerade in seiner skizzenhaften

Form eine Einleitung bilden zu der Diskussion der sozialen Probleme in den
„Neuen Wegen", die auf unserem Programm steht, D. V.



130

1.

Kapitalismus ist ein historischer Begriff. Als eine bestimmte
geschichtliche Erscheinung ist er von andern zu unterscheiden und zu
charakterisieren — wobei natürlich nicht vergessen werden darf, daß
seine, Geschichte noch nicht fertig ist.

' Wir können Geist und Wesen des Kapitalismus am besten fassen,

wenn wir von derjenigen Ordnung der wirtschaftlichen Dinge
ausgehen, die vor ihm herrschte, jahrhundertelang sich gegen ihn sträubte
nnd noch jetzt in bedeutenden Resten existiert: Es ist die Wirtschaftsform,

deren ganzer Charakter durch das Handwerk bestimmt wird.
Wir brauchen nur das Wort „Zunft" auszusprechen nnd sofort steht
ein sehr deutliches Bild vor uns. Was war der Sinn der
Zunftordnung? Daß jedes Glied der Gemeinschaft seine „Nahrung" habe.
Es durfte nicht mehr produziert werden, als zur Deckung des
Bedürfnisfes der Gemeinschaft erfahrungsgemäß notwendig war. Damit
war wie das Quantum des Produktes so auch die Zahl der
Produzenten eingeschränkt, aber dafür auch jedem von ihnen der Absatz
seiner Ware gesichert. Eine nennenswerte Konkurrenz gab es noch
nicht. Der Handel, der selbst handwerksmäßige Art hatte, konnte sich

schon wegen der mangelhaften Verkehrsmittel, denen ein sehr primitives
Geld- und Rechnungswesen entsprach, nicht zn größeren Formen
entwickeln.

Wir haben hier also eine Wirtschaftsform vor uns, die durch
zwei Merkmale charakterisiert wird: 1. Das ganze Erwerbsleben ist
nicht der Willkür der Einzelnen überlassen, sondern durch die

Gemeinschaft geregelt; 2. es dient nicht dem Gelderwerb um seiner
selbst willen, sondern dem menschlichen Bedürfnis. Denn — was
diesen zweiten Punkt betrifft — so seltsam "uns^das heute erscheint,
war weder des Handwerkers noch des Kaufmanns Sinn in der Weise,
an die wir gewöhnt sind, auf Anhäufung von Geldvermögen gerichtet;
das Geld war noch nicht der Herr aller Dinge, ja das Geldfammeln
um seiner selbst willen wurde durch die kirchliche Moral, die u. a. im
Zinsverbot der Kirche zum Ausdruck kam, geradezu als Wucher
gebrandmarkt.

Von diesem Hintergrund hebt sich der Kapitalismus ab. Wenn
wir von der kurz geschilderten Ordnung weg auf unsere Zeit blicken,
so ist uns eigentlich schon klar, worin seine Eigentümlichkeit besteht.

Im 14. und 15. Jahrhundert ist er entstanden, vier bis fünf
Jahrhunderte hat er bis zu seiner Mannesreife gebraucht. Seine
Mutter war, wie es scheint, die Kolonisation, die Italien in der
Levante betrieb, sein Vater der kaufmännische Geist, der in den italienischen

Handelsstädten jener Zeit erwachte. Die Aufschließung der Welt,
die in der Entdeckung und Besiedlung Amerikas gipfelte und Ströme
Goldes in die alte Welt zurück leitete, gab ihm den ersten gewaltigen
Schwung. Es entstand ein Weltmarkt, dem bald ein regerer Inlands-



- 131 -
Markt entsprach. Damit war auf einmal die Nachfrage nach
Handwerksprodukten und Handelsgütern gewaltig gestiegen und die alten
Schranken der Produktion zu Hemmungen geworden, die zuerst faktisch
und dann auch gesetzlich fallen mußten. Es wurde nicht mehr bloß
so viel produziert, als das Bedürfnis einer bestimmten Gemeinschaft
forderte, sondern so viel, als man nur konnte. Das Absatzgebiet ließ
sich nicht mehr übersehen, es war also dem kaufmännischen Kalkül,
der Spekulation, ein weiter Spielraum eröffnet. Es ergab sich

auch von selbst, daß nun nicht mehr die Gemeinschaft die Produktion
ordnen konnte. Diese mußte wenigstens teilweise auf privates Risiko
stattfinden. Damit aber war der Konkurrenz die Türe geöffnet,
die sich dann auch nach und nach zur Herrin der gesamten Produktion,
ja zur Thrannin der modernen Welt überhaupt answuchs.

Mit der Wirtschaftsform änderte sich die Betriebsweise. Das
alte Handwerk konnte den neuen Ansprüchen nicht mehr genügen. Es
entstand zuerst die Manufaktur, die, auf dem Prinzip möglichst
weitgehender Arbeitsteilung ruhend, eine größere Anzahl ehemaliger
Handwerksmeister und Gesellen zu gemeinsamer Arbeit, Cooperation,
verband und so ein Mittelglied zwischen der alten Werkstätte und der
späteren Fabrik bildete. Damit hatte der Prozeß der Auflösung der
alten handwerkerlichen Ordnung schon kräftig begonnen. Aber mit
Riesenschritten ging er vorwärts, als die größte revolutionäre Kraft
der letzten Jahrhunderte einsetzte: die Dampfmaschine, die Mutter aller
späteren Maschinen, sie selbst das Kind der neuen Naturwissenschaft,
deren Sonnenaufgang die Namen Bako, Deskartes, Newton, Galilei
bezeichnen. Die Maschine erzeugt erst das Proletariat. Der Arbeiter,
der sie bedient, ist nun nicht mehr Besitzer seines Werkzeugs, noch
seines Arbeitsproduktes. Er ist Lohnsklave. Da die Maschine eine
Masse handwerkerlicher Arbeitskraft mattgesetzt hat und dazu das Land
große Scharen der Fabrik zur Verfügung stellt, werden die Bedingungen,

unter denen das Proletariat in die Periode des Hochkapitalismus

eintritt, trostlos genug. Wir kennen die Entwicklung ja:, es

beginnt eine unerhörte Beherrschung und Ausbeutung der Natur durch
die vvn der Naturwissenschaft mit immer stärkeren und feineren Mitteln
ausgerüstete Technik nnd Hand in Hand damit eine Umwälzung aller
gesellschaftlichen Ordnungen, wie sie die Menschheit nicht einmal in
den Tagen der Völkerwanderung erlebt hat; es entsteht jene rätselvolle

Welt des Kapitalismus, die vor unseren Augen ist mit ihrem
Arbeitsfieber und ihrem Genußdnrst, ihrer Pracht und ihrem Jammer.

""Versuchen wir nun zusammenzufassen, was sich ans dieser Skizze
feiner Entwicklnng für die ökonomische Charakteristik des Kapitalismus
ergibt. Es ist klar, daß wir jetzt eine total veränderte Wirtschaftsordnung

vor uns haben. Aus der Gemeinwirtschaft, die, wenn auch
in einer loseren Form, durch die Zunftordnung repräsentiert wurde,
ist die vollständige Privatwirtschaft geworden. Die Produktion
ist durchaus der Willkür der einzelnen überlassen. Ihre Triebkraft



— 132 —

ist die Konkurrenz, also der wirtschaftliche Kampf aller gegen alle.
Die.Gemeinschaft macht immer weniger den Versuch, ordnend
einzugreifen. Die Anarchie ist auf diesem Gebiete zum Prinzip erklärt.
Die^ klassische Nationalökonomie behauptet allerdings, daß diese scheinbare

Anarchie sich ganz von selbst zur besten aller wirtschaftlichen
Welten gestalte. Denn aus dem Streit der verschiedenen Egoismen
entstehe schließlich das, was der Gesellschaft am besten tauge. Das
ist der Optimismus des Imsssi' läirs, der ganz dem Geist des
18. Jahrhunderts entspricht, den aber schon Carlyle mit allen Waffen
des Pathos und des Hohnes bekämpfte. In Wirklichkeit, bedeutet er
den Verzicht des Menschen, diese Dinge seiner Herrschaft zu unter-
werfen. Sre wuchsen ihm über den Kopf. Von ihm selbst geschaffen,
wurden sie zuletzt ein Fatum, das allmächtig, geheimnisvoll und
grausam über der Gesellschaft waltete.

Dieses Fatum hatte eigentlich doch einen bestimmten Namen, es

hieß: Kapital. Denn das ist der zweite Unterschied, der den

Kapitalismus vor allen andern Wirtschaftsordnungen kennzeichnet:
nun dient der Erwerb nicht mehr dem deutlich vorliegenden Bedürfnis
des Menschen, sondern ist Selbstzweck geworden. Es wird produziert
ohne irgend welche Rücksicht darauf, ob jemand die Ware wirklich
nötig hat, ob damit menschliche Wohlfahrt gesteigert wird oder nicht,
es kommt nnr auf das eine an, ob dabei Profit herausschaut oder
nicht. Daß das Kapital sich möglichst rasch und mit möglichst großem
Gewinn reproduziere, das ist das einzige Ziel dieser Wirtschaftsweise.
Daher steigert sie in fieberhafter Weise die Ergiebigkeit und Feinheit
der Produktionsmittel und bildet das Geld- und Rechnungswesen zu
einem Meisterwerk der menschlichen ratio aus. Der Gelderwerb, weit
entfernt davon, noch als schändlich zu erscheinen, wird zur Pflicht.
Es erscheint als Unrecht, Geldsummen untätig liegen zu lassen. Die
Welt kommt in einer Weise, wie das in der ganzen Geschichte noch
nie dagewesen war, unter den Einfluß des Geldes. Es durchdringt
das ganze Leben, auch das geistige, der neueren Gesellschaft. Das
Sprüchwort, das früher einen mehr psychologischen Sinn hatte,
bezeichnet nun einfach den Exponenten unserer Kultur: „Geld regiert die
Welt."

2.

Das also ist der Kapitalismus, von dessen Recht und Unrecht
wir reden wollen. Nun muß unsere Aufgabe aber noch näher begrenzt
werden. Wir haben nicht eine ö konomisch e Abhandlung im Sinne.
Unser Gesichtspunkt ist kultureller, ethischer und auch, wenn man
will, religiöser Art. Wir fragen: Welche geistigen Werte hat
der Kapitalismus geschaffen oder zerstört? Welche
Möglichkeiten, oder welche Hindernisse für das sittliche und religiöse Leben
hat er erzeugt?



— 133 —

Hat der Kapitalismus auch im geistigen Sinne Aktiva aufzu-
weisen? Die Frage erscheint für uns, die wir gewöhnlich mehr seine
Schulden vor Augen haben, nicht überflüssig. Auch der entschlossenste
Verteidiger der gegenwärtigen Gesellschaftsordnung wird zwar seine
ökonomischen Verdienste, die Steigerung des Volksreichtums vor allem,
preisen, aber seine ethische Seite eher als partis Kontsuse betrachten.
Und doch kann man sehr im Ernste davon reden.

Die ökonomischen Vorzüge der neuen Ordnung liegen allerdings
auf der Hand. Die gewaltig gesteigerte Gütererzeugung und die noch
großartigere Verbesserung und Vermehrung der Verkehrsmittel, die

ihr Werk sind, haben nicht mehr und nicht weniger getan, als den
Hunger besiegt, der sonst der Völker wohl immer mehr Herr geworden
wäre. Die romantische Stimmung, die die Maschine als eine
Zerstörerin der guten alten Zeit, ein Stück Teufelswerk haßte, oder doch
keine Freude "an ihr haben konnte, hat nur wenige Vertreter mehr.
Die moderne industrielle Entwicklung mußte kommen und wird also
gut sein. Die kapitalistische Technik — das Wort im weitesten Sinn
verstanden, sodaß es auch die ganze Betriebsweise umfaßt— hat
uns eine Ausnützung der Güter und Kräfte der Erde, eine Herrschaft
über die Natur gebracht, die frühere Zeiten nur im Märchen kannten
und sie verspricht noch viel Größeres.

Damit aber sind wir schon mitten in der Ethik. Denn Herrschaft

des Geistes über die Natur (die in uns und die außer
uns) ist ja das A und O aller Ethik. Diese Herrschaft des Geistes
über die Materie hat der Kapitalismus einmal dadurch vermehrt, daß
er die materiellen Grundlagen höherer Geisteskultur zum Teil erst
geschaffen, zum Teil mächtig gesteigert hat. Kunst, Wissenschaft,
allgemeine Bildung, Schönheit und Feinheit des Lebens sind, wenigstens
in bestimmten Formen, nicht ohne eine gewisse Fülle der Kulturmittel

denkbar. Aber wichtiger ist ein anderes: er hat, wie mir
scheint, die Macht und Energie des Menschengeistes
gehoben. Es war ja auch vorher Kraft da und in manchen Formen
größere als jetzt, aber diese Kraft war vielfach wild nnd ungezügelt.
Sie vertobte sich in Krieg und sinnlicher Rohheit. Dem gegenüber
hat die industrielle Periode dem Geist mehr Konzentration
gegeben, indem sie ihn an stetige, schwere Aufgaben band, ihn in
gleichmäßiger Arbeit schulte. Was für eine Summe von Wagemut,
Scharfblick, vorwärtsdrängender Tatkraft und rnhig wartender
Geduld erfordert nicht die Leitung eines bedeutenden Handelshaufes oder
einer großen Fabrik! Die industrielle Arbeit erzog so Menschen, die
imstande sind, weitausschauende Pläne zu entwerfen und beharrlich
an ihrer Ausführung zu arbeiten, auch wenn erst die Urenkel die

Vollendung schanen werden, Männer, die mächtige Organisationen
schaffen und leiten können. Sie hat so den Menschentypus entschieden
ins Große fortgebildet. Die Anlage und Ausführung einer
transafrikanischen, transasiatischen Bahn braucht einen stärkeren Willen als



— 134 —

eine Feldschlacht oder ein Kreuzzug. Zwar hat auch das Mittelalter
seine Riesendome gebaut, aber wie oft ließ es sie unvollendet und wie
sprunghaft war die Arbeit! Die Bezwingung der Alpenkette durch
einen Gotthard- oder Simplontunnel in fünf bis acht Jahren ist mehr.
Aus dem Maschinenzeitalter ist ein stählerner Wille emporgewachsen,
der mit Mirabeau sprechen möchte: Impossible? Z^s ms àites jg.-
mais es bete às mot! Wenn diese konzentrierte Macht des Geistes,
die bis jetzt auf dem Gebiete der Technik und Oekonomie ihre Wunder
getan, sich einmal der sittlichen Naturbeherrschung zuwenden, dem
Gottesreich dienen wird, dann werden wir Größeres erleben. Und
wir haben davon schon einiges erlebt!

Diese Energie ist zunächst allerdings der Arbeit zugute gekommen.
Der Kapitalismus bedeutet auch in ethischer Beziehung
eine neue Epoche in der Geschichte der Arbeit. Es beginnt mit
ihm in gewissem Sinne erst recht das Reich der Arbeit. Es wurde
jedenfalls unvergleichlich mehr gearbeitet als früher. Das bleibt trotz
aller Verkürzung der Arbeitszeit und aller Streike wahr. Gerade das
vielgepriesene alte Handwerkertum war doch auch recht oft Faulenzerei
nnd Verlotterung. Davon redet noch hente ein jeder Kasten, der nns
vom Schreiner zwei Monate nach Ablauf der vereinbarten Frist
geliefert wird. Es wird aber in mancher Hinsicht sogar besser gearbeitet
als früher. Daß alle Produktion technisch so rationell als möglich
sei, gehört ja zu den wesentlichen Charakteristiken der ganzen
Wirtschaftsweife. So fordert es schon die Konkurrenz. Es wird vor allem
exakter gearbeitet. Die feineren Maschinen erfordern große
Aufmerksamkeit, wache Intelligenz. Darin liegt ein nicht gering
anzuschlagendes Stück sittlicher Zucht. Gerade die in vieler Beziehung
so nachteilige Spezialisierung der Arbeit birgt doch auch die Nötigung
zu größtmöglicher Vollendung in dieser Spezialtätigkeit in sich nnd
das ist ein Stück Treue. Ein solches nnd dazu eine Erziehung zur
Ordnung, liegt auch in der früher unbekannten kaufmännischen Genauigkeit.

Sogar das schöpferische Moment, das durch die Maschine aus
der Arbeit ausgeschaltet schien, kehrt auf einem Umweg wieder. Es
wirft sich nun auf das Arbeitswerkzeug, die Maschine selbst. Diese
unaufhörlich zu verbessern, durch neukonstruierte zu ersetzen, ist der
fieberhafte Drang der Periode. Sie erzeugt die Entdecker und
Erfinder. Und endlich scheint mir der Bund der Arbeit mit der Wissenschaft

sehr bedeutungsvoll zu fein. Er kommt mir wie eine
Verheißung vor, daß noch einmal alle gottgegebenen Kräfte sich vereinigen
werden, um das Menschen- und Gottesreich zu schaffen.

Noch ein anderes kostbares Gut hat der Kapitalismus vermehrt,
die Freiheit. Das klingt erstaunlich und doch geschah es nicht rein
zufällig, daß er mit dem Liberalismus Hand in Hand ging. Die
alten gesellschaftlichen Formen: Zunftzwang, Handelsordnnngen, Schutzzoll,

ständische Gliederung der Gesellschaft, Beschränkung der Nieder-
lafsnngsfreiheit, schützten zwar teilweise den einzelnen, engten ihn aber



— 135 —

auch ein. Sie erzeugten viel kleinliches, hochmütiges, schimmliges
Spießbürgertum. Die Welt ist glücklicherweise weiter geworden. Schon
die Ersetzung des Naturallohnes durch den Geldlohn bedeutete eine
große Emanzipation. Das Geld ist beweglich und macht beweglich.
So oft auch diese Freiheit für den Arbeiter nur eine Freiheit des

Hungerns ist, so bedeutet sie doch einen Fortschritt. Sie waren doch
von der Abhängigkeit des alten Handwerkerdaseins erlöst. Es ist
bezeichnend, daß der moderne Arbeiter im ganzen lieber in der Fabrik, ^

im Großbetrieb, tätig ist, als beim Kleinmeister. Der Lvhnvertrag
war doch ein Stück Gleichheit. Es wurden überhaupt dem Kind
dieses Zeitalters mehr Berufs- und Lebensmöglichkeiten geboten
und so die geistige Spannkraft vermehrt. Selbst die freie Konkurrenz,
die Thrannin, forderte doch zum Ringen mit ihr auf und erzeugte
frischen Wagemut. So steigen aus dem Maschinenzeitalter doch z

Freiheit und Wert des Individuums gestärkt empor.
Mehr als die Freiheit gilt uns aber wohl die Gemeinschaftspflicht,

die Solidarität. Auch hier hat der Kapitalismus seinen
Beitrag geliefert. Er hat Arbeitsgemeinschaften geschaffen, wie
man sie vorher nie gesehen hatte. Er lehrte die Menschen, mit
einander zu arbeiten und zwar nicht nur einer neben dem andern, wie
in den Sklavenwirtschaften der antiken Welt, sondern in einem
komplizierten Organismus, wo der Einzelne sich dem Sinn des Ganzen
einordnen, ein Glied dem andern dienen nnd alles zusammen stimmen
mnß. Was für eine Welt ist nicht ein Stahlwerk oder ein Baugeschäft
großen Stiles! Welch ein Geist des Herrschens nnd des Dienens muß
sich hier entfalten! Der Kapitalismus hat die Menschen in großem

'

Stile sich organisieren gelehrt — das bedeutet mehr als wir
aussprechen können! Er hat die Völker nnd Erdteile einander näher
gebracht ; denn er hat, wie wir schon bemerkt haben, die Verkehrsmittel
der Neuzeit geschaffen. Er ist international. Seine Beziehungen
umfassen die ganze Erde. Für den Basler Bankier ist das, was in
New-Iork oder Jokohama vor sich geht, meistens wichtiger, als was
auf dem Rathaus am Marktplatz verhandelt wird. Auch die Kartelle,
Syndikate, Truste gehören in die Reihe dieser Erscheinungen. Es sind
alles Formen einer nenen Organisation der Menfchenwelt, äußere
Formen, die ^M, dem Mammon dienen, die aber, wer weiß, noch
einmal.F.ffenbar, im geheimen aber schon setzt, Gott dienen.

Damit habe ich, loie schon wiederholt, das Größte angedeutet,
das diese Revolution gebracht hat: Hoffnung. In den stabilen
Formen der früheren Gesellschaftsordnungen schienen gewisse menschliche

Zustände natürliche oder göttliche Notwendigkeit zu sein. Not
nnd Erniedrigung galten als eine Art Fatum. Da kam eine geschichtliche

Macht und wälzte im Laufe von einigen Menfchenaltern nicht
nur die sozialen Verhältnisse, sondern die ganze Kultur vollständig
um. Damit ist den Menschen so recht deutlich gezeigt worden, daß
die bestehenden Ordnungen nicht unabänderlich sind. So ist aus dem



— 136 —

Schooße der großen Zerstörung der alten Welt die Hoffnung auf eine

nene, bessere Welt erwachsen und hat sich mit dem dnrch die
Entwicklungslehre hervorgerufenen sieghaften Fortschrittsglauben verbündet.
Der Kapitalismus hat eine Unruhe iu die Welt gebracht, die nnr
mit der Geburt einer neuen Kultur endigen kann.

Das wäre das Recht des Kapitalismus oder wenigstens ein
Stück davon. Denn wir haben lange nicht alles gesagt, was zu sagen
wäre. Vielleicht ist es manchem vorgekommen, als ob ich einen wahren
Hymnus auf ihn gesungen hätte. Das mag ja sein und er ist sogar
von Herzen gekommen. Es ist mir tröstlicher, wenn Arbeit und Kampf
einer ganzen Geschichtsperiode auch für die Menschheit wertvolle Güter
geschaffen haben, als wenn sie nnr Fluch und Jammer erzeugt hätten.
Wir wollen dem Kapitalismus alles Recht geben, das er haben kann.

Aber — und es folgt nun ein großes Aber — all das Gute,
das wirnM nachgerühmt haben, er nicht mit Willen nnd
Absicht getan, er ist von dem Sinn, der die Geschichte beherrscht,
als Werkzeug benutzt worden, so wie überall in Gottes Welt das
Böse dem Guten dienen muß und war also „ein Teil von jener Kraft,
die stets das Böse will und stets das Gute schafft." Er selbst ist seinem
eigentlichen Wesen nach böse; er ist die Unsittlichkeit selbst. Das ist
zu beweisen.

Ganz böse ist schon sein Ursprung. Sein Vater ist der Wucher,
seine Mutter die Ausbeutung, Geburtshelferin war die Gewalt und
Paten Sklaverei, Raub, Krieg und Mord. Die Vermögen, mit denen
die frühkapitalistische Produktion einsetzte, waren größtenteils aus
Wucher entstanden. Dann kam die Kolonisation mit ihren sattsam
bekannten Greueln. Daß die Güter, die man den Eingeborenen
„abgekauft" hatte, mit einem Gewinn bis zu 2000 Prozent verkauft
wurden, war eine Kleinigkeit gegen das übrige. Die Gewürzbäume
ganzer Länderstriche wurden auf Befehl der ostindischen Kompagnie
vernichtet, um die Preise in der Höhe zu erhalten, nnd mehr als das:
ganze Völkerschaften durch die unerträgliche Mißhandlung, die sie von
den kapitalistischen Räubern erfuhren, zum Entschluß des Selbstmords
getrieben. Bevölkerungen von 60,000 Seelen sanken auf 500, solche
von 1,500,000 auf 600,000 herunter. Mindestens 100,000 Neger
wurden jährlich in die Sklaverei abgeführt. In England sind durch
den jungen Kapitalismus die Bewohner ganzer Landschaften ruiniert
worden. Aus der Ueberarbeitung gequälter, mißhandelter Frauen
und der zerstörten Jugendfreude der Kinder hat er seine erste Kraft
gesogen. Das Register seiner Sünden ist grauenvoll. „Wir sind reich
geworden," sagt Werner Sombart, „weil ganze Rassen und Volks-



- 13? —

stamme für uns gestorben, ganze Erdteile für uns entvölkert wordeü
sind."

Aber das find vielleicht Jugendsünden, die man dem Erwachsenen
nicht mehr vorwerfen sollte? Im Gegenteil: durch diesen Ursprung
ist sein Geist und Wesen charakterisiert. Er ist brutal, seelenlos, ja
seelenfeindlich, menschenfeindlich und gottfeindlich durch und durch.
Das beweist auch der Umstand, daß er im engsten Bund mit jener
Geistesrichtung gestanden ist, die wir Materialismus oder Mechanismus

nennen und die, wenn sie herrscht, Seele, Freiheit, Gott leugnet.
Der Kapitalismus ist in seinem tiefsten Wesen widersittlich, denn

alle Sittlichkeit läuft doch auf ein Ziel hinaus: daß der Mensch —
Mensch wird, in sich zusammengeschlossen durch den sittlichen
Gehorsam, den Naturtrieben, aber auch allen äußeren Dingeil überlegen
und dadurch frei, von unvergleichlichem Wert und eigenartiger Prägung,
m. e. W. : eine sittliche Persönlichkeit. Daß wir diese sittliche
Persönlichkeit in uns und andern als oberste Richtlinie alles Handelns
betrachten, das ist der Inbegriff aller ethischen Forderung, Wurzel,
Stamm und Krone der Humanität. Der Geist des Kapitalismus
aber geht genau auf das Gegenteil. Er fragt nichts nach der Persönlichkeit,

weder der einzelnen noch der Gemeinschaft, überhaupt nichts
nach dem Menschen. Das Kapital tritt an seine Stelle. Der
Kapitalismus kümmert sich nicht darum, vb durch sein Tun Menfchenglück
und Menschenwürde vermehrt werden oder nicht, sein einziges Ziel
ist die Selbstvermehrung des Kapitals. Er produziert nicht, um der
Gemeinschaft zu dienen, sondern um Profit zu machen. Vaterland,
Ethik und Religion sind ihm prinzipiell gleichgiltig. Der fromme und
patriotische Engländer macht sich als Geschäftsmann nicht im mindesten
etwas daraus, den Buren und dem Mahdi Waffen nnd dem Jndier
Götzenbilder zu liefern. Darin ist er echter Kapitalist. Er scheidet
scharf den Menschen und den Geschäftsmann in sich. Als Mensch glüht
er für Gottes und Englands Ehre, aber als Geschäftsmann verkauft
er seelenruhig Götzen an Heiden und Pulver an Feinde Englands.
Geschäft ist Geschäft! Liebe, Ehre, Menschenwürde sind für das Kapital
nicht vorhanden. Der Mensch gilt genau so viel als er als Produktionsmittel

taugt, der Mensch ist Mittel, um damit Prosit zu machen —
das ist die Formel sür die Schätzung des Menschen durch den
Kapitalismus. Der einzelne Kapitalist mag als Mensch total anders
fühlen, mag zartsinnig, gerecht, human sein, aber dann ist er es im
Kampfe gegen den Geist des Systems. Dieses setzt den Menschen ab,
macht ihn zum Unterthanen einer unpersönlichen Macht, die wie ein
Gottheit über ihn herrscht. Der Mensch leitet das Erwerbsleben nicht
mehr, dieses ist wie zu einer Naturnotwendigkeit geworden, deren
Launen er sich fügen mnß.

Es versteht sich von selbst, daß ein solches System, dessen Prinzip
die Knechtschaft des Menschen ist, nicht wirkliche Freiheit schaffen kann.
Es schien uns alle Vorbedingungen für ein Wachstum der Freiheit in der



— 138 —

Welt zu enthalten und schlägt doch sofort in Knechtschaft um,
Knechtschaft des Arbeiters in Form von Lohnsklaverei und Knechtschaft
des Unternehmers in Form von Abhängigkeit von der Konkurrenz,
vom Geldmarkt, der Mode, der Technik.

So erweist sich auch die Solidarität, welche die neue Ordnung
anzubahnen schien, als eine Solidarität der Selbstsucht. Der
internationale Zng des Kapitalismus hat nur den Zweck, so viel als
möglich die ganze Erde zu einem Objekt der Ausbeutung zu machen,
ähnlich Kartell, Syndikat, Trust. Von einer Rücksicht auf die Gemeinschaft

kann beim echten Kapitalismus so wenig die Rede sein, daß
man vielmehr sagen muß: der schrankenlose Egoismus ist sein Prinzip.
Er hat ja der Gemeinschaft allen Einfluß auf die Produktion
vollständig entzogen. Diese ist ganz dem Privatinteresse anheimgestellt.
Am deutlichsten zeigt sich der Charakter der ganzen Ordnung in der
Art und Weise, wie sie Grund und Boden behandelt. Ob die Wohnungsnot

noch so groß sei, der Bodenspekulant behält sein Stück Land,
solange er auf eine noch günstigere Chance hoffen darf. Ganze städtische
Bevölkerungen zahlen in Form von gesteigerten Haus- und Ladenzinsen

Tribut an ein paar Bodenbesitzer und der kapitalistisch denkende

Staat schaut zu, weil er es sür natürlich hält. Die Tatsache, daß er
als Handlungsgehilfe im Hafen von Marseille ein paar Schiffsladungen
Reis auf Befehl der Eigentümer ins Meer werfen sah, damit die Preise
nicht sinken sollten, hat Charles Fourier zum Sozialisten gemacht und
mit Recht, denn die Tatsache ist für das ganze System aufs äußerste
kennzeichnend. Der Kapitalismus will Profit machen, mag die Welt
darüber zn Grunde gehen. Er schaltet prinzipiell alle Beziehungen
von Mensch zu Mensch aus. Gerechtigkeit, Achtung vor der Persönlichkeit

und der Gemeinschaftspflicht werden durch den rechnerischen
Kalkül ersetzt. Er löst die Gesellschaft in ein Chaos von streitenden
Egoismen auf. Seine Triebkraft ist der Kampf aller gegen alle.
Denn was bedeutet Konkurrenz anderes? Er lebt also von der Ueber-
vorteilung oder doch von der Besiegung anderer. Er kann gar nicht
anders. Besteht er den Konkurrenzkampf nicht, fo ist er verloren.
Er muß also die günstigsten Bedingungen dafür suchen. Diese drängen
ihn, wo nicht Ausnahmsverhältnifse vorliegen, immer wieder mit einer
gewissen Naturnotwendigkeit daraufhin, aus dem Arbeiter für möglichst

kleinen Lohn in möglichst kurzer Zeit möglichst viel Arbeit
herauszupressen. Es liegt aber im Wesen des Systems, den Menschen bloß
als Mittel zum Zweck zu betrachten. Darum sieht der echte Sohn
desselben in jedem Menschen entweder einen Konkurrenten oder ein
Objekt der Ausbeutung. Es ist nicht Zufall, daß das Wort vom
„Kampf ums Dasein" in die Hochblüte des englischen Kapitalismus
fiel. Es ist mit diesem System — sei's als Ursache, sei's als Wirkung

desselben — ein Geist der Rohheit in die Welt gekommen,
wie er in dieser Form vorher nicht dagewesen war. Unsere ganze
Kultur — oder besser gesagt: Unkultur! — ist damit durchsetzt. Trotz



— 139 —

sich kräftig regender Opposition überall noch so viel Herrschaft der!

Materie, der Sachen, des Mechanismus, statt des Geistes, der Seele,
der sittlichen Persönlichkeit; eine Sachenkultur statt einer echt menschlichen

Kultur!
Diese Tatsache verkörpert sich in der Gestalt, die die Arbeit

unter der Herrschaft des Kapitalismus angenommen hat. Sie war
im Begriffe, hoch gehoben zu werden und sank tiefer als je. Sie
wnrde vielfach mechanisch, geisttötend. Der Lohnarbeiter hat keine
rechte innere Beziehung mehr zu seinem Werke, daher sind ihm auch
Liebe und Trene dazn schwer gemacht. Die Arbeit erdrückt die Persönlichkeit,

statt sie zu heben. Sie ist durch die Alleinherrschaft des
Geldgedankens im Kerne verderbt. Das dünkt mich das Allerschlimmste.
Denn wenn der Mensch nicht in seiner Arbeit Freude und Würde
findet, so ist seinem Leben der beste Wert genommen. Die Arbeitsfrage

dünkt mich darum der ethisck>e Kern der ganzen sozialen
Bewegung, wogegen die Lohnfrage zurücktreten muß. Möchten die Löhne
auch so hoch steigen, daß eine Anzahl sozialer Uebel verschwänden und
von eigentlicher materieller Not nicht mehr gesprochen werden könnte,
solange das Verhältnis des Menschen zu seiner Arbeit nicht ein anderes
würde, wäre das Herz der Gesellschaft nicht gesund.

Es ist nicht nötig, daß wir die Anklage gegen den Kapitalismus
weiter ausführen, so sehr es uns dazu lockte. Ich habe z. B. kein
Wort gesagt von der Lohnfrage im weiteren Sinn, von dem Unrecht,
das in dem Mißverhältnis zwischen dem Anteil des Gewinnes, der
auf die Arbeit, und dem, der auf das Kapital entfällt, ganz offenbar
liegt; doch ist das auch überflüssig, weil genügend bekannt. Ueberflüfsig
ist hoffentlich auch die nochmalige Versicherung, daß das, was über
den Geist des Kapitalismus gesagt worden ist, nicht ohne weiteres
auch vom Geist des einzelnen Kapitalisten gilt. Die Menschen gehen
nie in den Systemen auf. Sie leiden oft schwer darunter. Sie können
edel, human, fromm sein und doch seufzend Ordnungen dienen müffen,
die das Gegenteil find. So ist ja auch der Geist vieler Pfarrer
oder anderer Kirchenglieder oft sehr verschieden vom Geist der „Kirche."
Wir widerholen nur: der Kapitalismus ist in seinem Geist und Endziel
unethisch. Darum hat er auch eine nnethische Kultur geschaffen. Es
ist eine seelenlose, unpersönliche, zerrissene Kultur. Hier die Hast des

Erwerbes, dort das Fieber des Genießens; die Losung des Ueber-
menschentums verbunden mit der Brutalität gegen die Schwachen;
Fäulnis oben und unten: oben in Form der Hypertrophie und unten
in der der Atrophie; oben Uebermut, Schwermut, Frivolität, unten
Ingrimm, Hnngern nach Kultur; an beiden Orten Nervosität, Alkohol
und geschlechtliche Zuchtlosigkeit. Nicht an allen Zeitnöten ist der
Kapitalismus schuld, aber sicher ist, daß er eine ungeheuere Verwirrung,

Verbitterung und Entartung in die Menschenwelt gebracht hat,
indem er an Stelle Gottes und der Seele den Mammon fetzte.



— 140 —

Und nun? Stehen wir nicht am Schlüsse mitten in einem grellen
Widerspruch? Wir haben dem Kapitalismus allerlei Gutes und Großes
nachgerühmt und ihm nachher stracks das Gegenteil vorgeworfen.
Gewiß, der Widerspruch ist da. Aber er ist nicht unsere logische Schuld,
sondern aus der Wirklichkeit selbst herausgewachsen, deren innerste
Triebkraft ja der Widerspruch, die Antinomie, zu sein scheint. Die
Geschichte zeigt uns immer wieder Beispiele, wie geistige Bewegungen
schließlich beim Gegenteil von dem, was sie gewollt haben, angelangt
sind. Das größte ist das Christentum. Es ist ursprünglich eine
Botschaft der Freiheit — aber keine andere Macht hat so viel geistige
Knechtung gebracht. Das Evangelium ist eine Rückkehr zur Natur
und Wahrheit, aber wer hat mehr Heuchelei verschuldet als das
„Christentum" Aehnlich verhält es sich mit dem Kapitalismus. Zwar
hatte er nicht die Absicht, das Gute und Große, das wir ihm als
Aktivum zugerechnet, zu schaffen, aber es ging doch von selber aus
ihm hervor oder schien uns im Sinne der ganzen Entwicklung zu
liegen. Dann schlug aber alles ins Gegenteil um. An Stelle einer
mächtig vermehrten Herrschaft über die Natur trat eine noch nie
dagewesene Knechtschaft; was befreien sollte, schuf Sklaven; was als
Wohltat gemeint war, wurde Plage. Die riesig vermehrte
Gütererzeugung brachte ein Elend, das die Welt erschreckte; die wunderbar
vervollkommneten Arbeitsmittel, die von der Wissenschast und Technik
gewonnenen gigantischen Naturkräfte vermehrten des Menschen eigene

Arbeit; die neu sich anbahnende Gemeinschaft und Organisation diente
statt der Solidarität der Ausbeutung; die Arbeit, die hoch zu Ehren
gekommen schien, wurde tief erniedrigt; an Stelle einer gehobenen
Kultur trat die Barbarei; der scheinbar erst recht zur Herrschaft
gelangte Geist wurde dem Ungeist unterthan. Seltsames Rätsel! Wer
löst es uns?

Die Auflösung des Widerspruchs ist nicht so schwer. Dieser
erklärt sich daraus, daß im Kapitalismus eben mehr liegt, als er selbst
weiß. Die Absicht der Geschichte, die über ihm, oder, wenn wir
lieber wollen, in ihm waltet, ist weiser und besser als er. Er muß
blind, wider Willen, in ihrem Dienste arbeiten. Er war zunächst
einmal eine Krisis, in der die Krankheitsstoffe, die im Körper der
Gesellschaft lagen, zum Ausbruch kamen. Sie waren, wie wir bereits
angedeutet haben, auch früher dagewesen: die Knechtschaft und
Erniedrigung des Menschen, die Herrschaft der Dinge über die Seele,
die Nichtachtung der Persönlichkeit, der Egoismus, das Unrecht, aber
sie waren gleichsam mehr latent, sie traten nicht in so gewaltigen
Formen hervor und kamen den Menschen darum nicht so deutlich zum
Bewußtsein. Der Kapitalismus hat nun alle alte Not und Sehnsucht
der Menschheit akut gemacht, eine Fülle alter Probleme des Menschentums

so kräftig ans Licht gekehrt, daß sie nach einer Lösung schreien.



— 141 —

Und er hat noch mehr getan: er hat die Mittel zu einer höheren
Kultur bereit gelegt, neue Möglichkeiten gezeigt, die Natur für die

Herrschaft des Geistes vorbereitet. Es kann nun ein großer Schritt
über alles früher Erreichte hinaus geran tveröen.

Aber der Kapitalismus selbst will ihn nicht tun. Dazn
fehlt ihm der Geist und Wille. Da muß ein anderer kommen. Dieser
andere wird vom Kapitalismus das Material, das Werkzeug und die

Arbeitsmethode übernehmen, aber er wird ein anderes Herz haben,
nicht mehr ein steinern, sondern ein fleischern Herz, mit der Schrift
zu reden. Er wird die großen und gütigen Gedanken erraten, die in
der kapitalistischen Entwicklung arbeiteten, aber während der Kapitalismus

ihnen nur blind diente nnd sie bekämpfte, wo sie ihm deutlich
entgegentraten, wird er sie mit Bewußtsein und Freude zu seinen
eigenen machen, in ihnen Wege Gottes erkennen und zu der Entwicklung

seinen Willen fügen. Kurz gesagt: die Betriebsform des
Kapitalismus, Maschine, Großbetrieb, Technik und kaufmännische Führung,
wird bleiben und sich vervollkommnen, aber ein nener Sinn und
Geist muß hinein.

Welches wird dieser neue Sinn und Geist sein? Wir können
die Antwort nur andeuten. Mehr ist in diesem Zusammenhang auch
nicht nötig. Wir können alles, was wir zu sagen haben, in einen
einzigen Satz zusammenfassen: Die Wirtschaftsordnung muß mit
sittlichem Geiste erfüllt werden. Aus diesem zentralen Satze
leiten sich alle Folgerungen leicht ab. Weil alle Ethik in der Schaffung
der sittlichen Persönlichkeit und einer Gemeinschast sittlicher
Persönlichkeiten gipfelt, so muß es das oberste ethische Ziel einer Wirtschaftsordnung

fein, daß sie in diesem Sinne dem Menschen diene. Dazu
ist zuerst nötig, daß das Erwerbsleben wieder dem Menschen und
seinen wirklichen Interessen unterthan werde, statt ihn zu beherrschen,
zu tyrannisieren. Die Gemeinschaft muß in Bezug auf die
industrielle Produktion wie in Bezug auf Grund und Boden ein
entscheidendes Wort mitzusprechen haben. Sie muß dafür sorgen, daß
beide nicht dem privaten Egoismus, den Raubinstinkten der Spekulanten,

sondern dem Bedürfnis der Gemeinschaft dienen. Denn sie weiß,
daß wir Menschen eine Lebenseinheit sind. Die neue Ordnung wird
menschliche Beziehungen an Stelle des kaufmännischen Kalküls,
Gerechtigkeit und Milde an Stelle des Profites in den Mittelpunkt
der geselligen Verhältnisse rücken; denn sie weiß, daß menschliche
Gemeinschaft anf menschliches Fühlen gegründet sein muß, wenn nicht
Zorn, Krankheit und Entartung eickstehen soll. Sie wird für größere
Gerechtigkeit in der Verteilung des Ertrages der Arbeit sorgen. Die
Solidarität, zu der der Kapitalismus gleichsam nur das Schema
geliefert, wird sie mit Wärme, mit menschlichem Inhalt erfüllen. Sie
wird jedem ihrer Glieder in der Sorge der Gemeinfchaft eine Heimat
bereiten. Der Mensch ist ihr nicht mehr Konkurrent oder Gegenstand
der Ausbeutung, sondern in erster Linie wertvolle sittliche Persön-



— 142 —

lichkeit, nicht Mittel zum Prositmachen, sondern Selbstzweck. Nicht
das Kapital ist der Herr des Menfchenwesens, sondern die Seele.

Wissenschaft, Technik, Maschine sollen ihm helfen, nicht ihn knechten,

feinen Geist frei machen von der gröbsten Sorge nnd Arbeit, ihn auf
den Thron seiner königlichen Herrlichkeit heben, wie es ihr ursprünglicher

Sinn ist. Damit soll aber nicht seiner Trägheit Vorschub
geleistet werdeu. Im Gegenteil: das ist die Krone einer sittlichen
Ordnung des Wirtschaftswesens, daß die Arbeit nnn wirklich das ivird,
was sie sein sollte: Erziehung, Würde nnd Freude des Menschen.
Das kann nnr geschehen, wenn der Arbeiter wieder eine innere
Beziehung zu seinem Werke bekommt und das hinwieder ist nnr erreichbar

dnrch eine Umgestaltnng des ganzen Arbeitsverhältnisses
im Sinne einer Demokratisierung und Sozialisier

nng. Diese ganze ethische Wiedergeburt der Wirtschaftsordnimg
aber würde nur die solide Grundlage einer höheren Kultur, in der ein

freieres und schöneres Menschentum sich entfalten könnte, ein neuer
Frühling, dem die Stürme der wirtschaftlichen Unuvälzung den Weg
bereitet, eiue Kultur, die uicht mehr Mammvnsdienst wäre, sondern
Menschendienft nnd Gottesdienst.

Ich nenne diese nene Ordnung für meine Person Sozialis
mus, ohne zwar auf Namen Gewicht zn legen. Ich meine, die

angedeuteten Gedanken seien die starken sittlichen Kräfte, dre auf der

ganzen Linie der sozialen Bewegung schaffen, von der Marxistischen
Sozialdemokratie bis zu den englischen und amerikanischen
Gewerkschaftern. Sie haben die änßere nnd innere Umwandlung des

Kapitalismus schon ein schönes Stück weit gefördert. Wir haben hente
nicht mehr den echten und reinen Kapitalismus vor nns.

Was aber das Verhältnis des Christentums oder, wie ich lieber
sage, des Evangeliums Jesu zu diesen Gedanken betrifft, sv ist
es für mich nicht fraglich. Die in Jesus erschienene Wahrheit vvn
der Bedeutung der Menschensecle, von der brüderlichen Zusammengehörigkeit

der Menschen, von dem Dienste Gottes gegen den Dienst
des Mammons, seine Hoffnnng anf Gottesherrschaft auf Erden kann
nicht mit dem Kapitalismus sein. Wohl aber hat Gott, auch in der

k"pitnWischssy ,Pfyi,id? gewaltet und es ist uus Trost und Erhebung,
sein großes Schaffen ahnend zu verstehen. Aber weiter und höher
geht immer sein Weg. Mag der Kapitalismus, wenn auch nur
unbewußt, dem Wort des alten Bundes gehorcht haben: „Machet euch
die Erde unterthan", so muß es nun dem neuen Bnnd entgegengehen,
der spricht: „Was hülfe es dem Menschen, so er die ganze Welt
gewönne, litte aber Schaden an seiner Seele?" nnd: „Dienet einander,"
So ist die Entwicklung vom Kapitalismus zum Sozialismus ein
Weg tiefer ins Gottesreich hinein.

L. Ragaz,


	Von Recht und Unrecht des Kapitalismus

