
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 1 (1906-1907)

Heft: 5

Artikel: Was ist Frömmigkeit?

Autor: Liechtenhan, R.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-131478

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-131478
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


115

Vas ist Mmmsgkett?
DUas Wort „fromm" hat heutzutage einen üblen Beigeschmack. „EinI frommer Mensch", darin liegt oft ein leiser Hohn versteckt.

Religion, vielleicht selbst Christentum möchte Mancher haben,
aber fromm sein? Nimmermehr! Für Weiber, Greise und Kinder
mag es angehen, ja sogar ganz am Platze sein, aber nicht für einen
Mann in feiner besten Kraft und auch für die moderne Frau, die sich

auf ihre Menschenwürde besinnt, nur noch halb. Woher diese

Abneigung gegen die Frömmigkeit?
Wir reden nun nicht von den Verstandesbedenken, welche Vielen

die Religion überhaupt und speziell die christliche unannehmbar machen.
Das Hindernis liegt vielmehr in einem andern Ideal edlen Menschentums,

das man dem Ideal des Frommen gegenüberstellt.
Ein Frommer, das ist nach der landläufigen Meinung ein

Mensch, der in religiösen Handlungen wie Kirchenbesuch, Gebet,
Bibellektüre, Teilnahme an extra-christlichen Vereinen und Mitarbeit an
christlichen Liebeswerken besondern Eifer an den Tag legt, kurz ein
„Stündler", ein „Betbruder". Es ist ferner ein Mensch, bei dem die
religiösen Gefühle der Demut, der Reue, der Selbsterniedrigung
besonders lebhaft find und in der Sprache Kanaans fich möglichst
aufdringlich äußern, während die natürlichen Empfindungen gedämpft
oder unterdrückt werden. Ein Frommer entzieht sich aller frohen
Geselligkeit, er lacht nicht laut, er ist eine Kopie des süßlich-salbungsvollen

Christustypus der sich christlich nennenden Kunst, kurz ein
„Frömmler", ein „Kopfhänger". Von alledem will unsere Zeit nichts
wissen. Sie beurteilt die religiösen Handlungen als Zeitverlust; wer
sich ihnen hingibt, entzieht seine Kraft wichtigern sittlichen Ausgaben.
Vor allem jede Gefühlsseligkeit liegt dem modernen Menschen fern.
Er hält etwas auf sich selbst, diese ganze „Selbstverpfuiung" (Ausdruck

von Ritschl, dem Geschichtsschreiber des Pietismus) ist ihm
zuwider.

Diese Vorstellung von Frömmigkeit ist aber falsch. Darnm trifft
auch diese Kritik nnr eine Karrikatur, die allerdings bei denen am
meisten zu Hause ist, die sich auf ihre Frömmigkeit besonders viel zn
Gute tun. Es ist falsch, Frömmigkeit nur in solchen Gedanken,
Gefühlen und Handlungen zn sehen, die eine direkte und bewußte
Beziehung auf Gott haben und sich auf dem sogenannten geistlichen Gebiet

bewegen. Unsere Auffassung mag Manchen allzu nüchtern
vorkommen; aber jeder große Fortschritt in der Religionsgeschichte wie
der israelitische Prophetismus, das Christentum und die Reformation
ist eine Reaktion dieser Auffassung gegen diejenige, die wir als die
auch heute landläufige bezeichnet haben. Sie geht davon aus, daß
Gott uns als Wesen aus Fleisch und Blut in diese materielle Welt
hineingestellt hat, damit wir sie erkennend durchdringen und sie uns



— 116 —

schaffend dienstbar machen. In den natürlichen Lebenskreisen der
Berufsgemeinschaft, der Familie, der Gemeinde und des Volkes sollen
wir unsere Kraft in den Dienst dieser Kulturarbeit stellen. Diese ist
aber nicht unser höchstes Ziel, sondern bloß das Mittel, ein höheres
Leben in uns zu entfalten. Durch die Tugenden, die wir, uns selbst

überwindend, in dieser Arbeit betätigen müssen, bilden wir uns zur
Persönlichkeit. Auch Freude und Leid, alles Geschick, das unsere
Stellung und Arbeit in dieser Welt mit sich bringt, soll uns helfen,
die weltüberlegenen Kräfte in uns zu entbinden. Jede solche Persönlichkeit

stößt, indem sie sich geltend macht, schlechte Einflüsfe aus der
Umgebung von sich ab und vernichtet sie, leitet aber gnte Einflüsfe
in verstärktem Maße weiter; dadnrch leistet sie etwas für den
fortschreitenden Sieg des Guten in der Welt. Die trcne Erfüllung unserer
konkreten Aufgaben in der natürlichen Welt ist also unsere Waffe in
deUZampf zwischen GÄIW!IAM^i»»H

'
sie fördern wir Gottes

Zwecke in der Welt. Sie ist also unsere religiöse Pflicht; ihr treu
fein, heißt fromm sein, auch wo der Gedanke an Gott aus dem
Bewußtsein zurücktritt nnd die Beziehung ans ihn nicht als Motiv mitwirkt.

Was man religiöse Handlungen und Gefühle nennt, das find
alles Begleiterscheinungen dieser religiösen Lebensführung. Sie
begegnet vielerlei Hindernissen in der umgebenden Welt und im eigenen
Herzen, sie fühlt sich aber auch auf mancherlei Weife gefördert. Jedes
Zusammentreffen mit solchen Hindernissen und Förderungen ruft
bestimmte Gefühle hervor, die eben für den Frommen charakteristisch
sind: Dank, Zuversicht, Demut, Geduld, Reue, Sehnsucht. Alle diese

Gefühle verlangen nach Aeußerung, seis nun in stiller Zwiesprache der
Seele mit Gott, d. h. im Gebet, feis zu gegenseitiger Kräftigung in
Gemeinschaft mit Gleichgesinnten, d. h. im Kultus. Die religiöse
Lebensauffassung will sich immer wieder auf sich seW besinnen, die religiösen
Motive wollen neu gekräftigt werden; auch diesem Zwecke dient der
Kultus. Jede echte Religion trägt anch den Misfionstrieb in sich; er
schafft sich Gestalt in allerlei Veranstaltungen kirchlicher nnd
außerkirchlicher Art, Liebeswerken, äußerer und sog. innerer Mission.

Aber nnn tritt eine fatale Verwechslung ein. Dieselbe ist namentlich

im Katholizismus und auf protestantischer Seite im Pietismus
zu Hause. Diese Begleiterscheinungen werden nämlich mit der Frömmigkeit

selbst veriuechselt. Shre Ausdrucks- und Förderungsmittel werden
als heilige Dinge von den übrigen, nnheiligen geschieden; man sucht
schon iu der Berührung mit ihnen die Frömmigkeit. Gebet und Kultus
haben ihren Wert, solange sie ungezwungene Aeußerungen des religiösen
Lebens sind, so wie sich in einem heitern Gesicht die Fröhlichkeit
des Herzens malt; statt dessen macht mau sie zu frommen Werken
und glaubt, sie hätten schon an sich ihren Wert, auch wenn sie nicht
unwillkürlich aus dem Herzen hervorbrechen, sondern in gezwungener
Absichtlichkeit vorgenommen werden. Die Berufe, deren Arbeit sich

auf dem „geistlichen" Gebiet abspielt, wie der Pfarrer-, Missionar-



— 117 —

und Diakonisseuberuf, werden als die heiligeren angesehen. Man hält
sich um der religiösen Handlungen willen für fromm und merkt nicht,
daß die Hauptsache an der wirklichen Frömmigkeit fehlt: man ist
bloß mit toten Dingen und nicht mit dem lebendigen Gott in
Berührung gekommen. Das ist die Verirrung der Veräußerlichung, wo
man fromm fein möchte, ohne die Herzen zu ändern. Es hat schon
manchen Pfarrer tief unglücklich gemacht, daß er den Eindruck hatte,
mit feinen Gottesdiensten, Taufen, Trauungen und Abendmahlsfeiern
leiste er dieser Veräußerlichung und verderblichen Selbsttäuschung nur
Vorschub.

Am schlimmsten wird die Sache, wo über dieser vermeintlichen
Frömmigkeit die tägliche sittliche Pflicht vernachlässigt wird, wo man,
wie es im Pietismus hin und wieder geschieht, „frommen" Werken
zu Liebe der Familie und dem Beruf seine Zeit und Kraft entzieht,
wo man das staatliche, soziale, gesellige Leben als das unheilige Gebiet

glaubt seinen eigenen Gesetzen überlassen zu können, vollends
aber, wo man glaubt, sich für seine sittliche Minderwertigkeit durch
umso eifrigere Beschäftigung mit religiösen Handlungen entschädigen
und Gott befriedigen zu können und schließlich diese „Frömmigkeit"
zum Anlaß der Selbstüberhebung und des Berdammens Anderer
benutzt. Die Urbilder dieser verkehrten Art sind die Pharisäer der Zeit
Jesu, sie ist also nichts weniger als christlich.

Wo man das Kultische bloß als Ausdruck und Förderungs-
mittel der Frömmigkeit würdigt, erledigt fich von selbst der Einwand,
daß es der sittlichen Aufgabe Kraft entziehe; es ist im Gegenteil für
sie ein Kraftbad. Wie viel Raum es in einem Leben einnehmen müsse,
darüber kann keiner dem Andern ein Gesetz machen; jeder hat seine
eigenen Bedürfnisse und soll drum selbst entscheiden. Es sollte auch
Jeder seine Kritik an der herkömmlichen Frömmigkeitspflege
aussprechen dürfen, ohne gleich der Entweihung des Heiligen geziehen zu
werden; wer solche Kritik nicht erträgt, setzt sich dem Verdacht aus,
selbst an der Veräußerlichung beteiligt zu fein.

Auf denselben Abweg wie mit dem Kultischen ist die christliche
Gesellschaft auch mit den religiösen Gefühlen geraten. Man hat
die Blume ohne die Wurzel und den Boden gewollt und hat nicht
gemerkt, daß man so bloß künstliche, wertlose Papierblumen haben
kann. Man hat vergessen, daß Gefühle immer von selbst wachsen
müssen und hat sie auf Kommando haben wollen. Man hat sie Solchen
zugemutet, die dafür gar nicht disponiert waren und hat so ein
unaufrichtiges Spiel mit ihnen getrieben. Man hat sie aber auch zu
verächtlichen Karrikaturen entstellt. Wo man sie recht versteht, da
kann nur eine mißverstandene Vorstellung von Manneswürde sie als
unmännlich von sich weifen.

So ist es begreiflich, daß die Forderung der stillen Ergebung
und Dankbarkeit auch im Leide überall da als entwürdigende
Zumutung empfunden wird, Ivo die psychologischen Voraussetzungen dafür



— 118 —

fehlen. Man kann jemand die Aufgabe stellen, er folle auch in
unbegreiflichen Geschicken den Blick für das Erfreuliche offen behalten und
fich zum Vertrauen auf Gottes Liebesabsichten dnrchkämpfen; erfüllt
er diese Aufgabe, so wird sich das Gefühl der ergebenen und dcmk-
bareu Getrostheit von selbst einstellen. Znm Kampf um die religiöse
Leistung des Vertraueus kann man anffordern, zu den
Begleiterscheinungen des Sieges nimmermehr.

Die sMe Ergebung ist aber auch entstellt worden in untätige
Resignation. Wirkliche Frömmigkeit ist aber tätig. Statt dem
verlorenen Glück lange nachzutrauern und dem Schmerz in jammernden
oder trotzigen Worten Luft zu machen, fragt sie gleich : „Was nun?"
und spannt die ganze Kraft an, sich wieder empor zu arbeiten nnd
das schwere Geschick für sich selbst und für Andere zum Segen
umzubiegen. Dieses Verhalten wird kein verständiger Mensch unmännlich
finden; es braucht mehr Kraft und Heldentum dazu, als um dem
Leiter der Geschicke erbitterte Anklagen ins Gesicht zu schleudern; es

ist leichter, mit deu Zähnen zn knirschen als sie aufeinander zu beißen;
leichter die Hand znr Faust zu ballen, als sie zn neuer Tätigkeit
auszustrecken. Wenn Frömmigkeit untätige Resignation wäre, verdiente
sie die Verachtung, die ihr oft zu Teil wird; wirkliche Frömmigkeit
ist aber ehrwürdiger als das törichte Sichauflehnen gegen den Weltlauf,

das dem ohnmächtigen Wüten der Bestie gegen die Stäbe ihres
Käfigs gleicht.

Nicht anders ist es mit dem Sündenschmerz nnd dem Znsammenbruch

des Vertrauens auf die eigene Kraft. Wer hohe Anforderungen
an sich selbst stellt, wird dem Dichterwort Recht geben: „Uns ist ein

Erdenrest zu tragen peinlich," ja er wird urteilen, daß der Dichter
einen viel zu matten Ausdruck gewählt hat, um die Scham über das
eigene Unrecht zu zeichnen. Und wer es zu etivas gebracht hat, wird
urteilen: „In meinen besten Stunden war ich wie über mich selbst
hinausgehoben. Es tobte ein Kampf in meinem Innern, ich wurde
von meinen Regungen nach entgegengesetzten Seiten gezogen; habe
ich selbst die Entscheidung herbeigeführt? Ja nnd nein ; das bessere

Ich ist erwacht nnd Meister geworden, aber nicht ich selbst habe es

geweckt, eine höhere Gewalt hat mich gepackt. Gott allein die Ehre!"
Das sind Gefühle der Kämpfer, die schon in heißer Schlacht

gestanden haben. Aber die in christlichem Milieu anfgewachsene Jngend,
die erst in einer Art militärischem Vorunterricht für den Kcunpf^des
Lebens steht, darein hineinzwingen wollen, ihr sagen: „ihr vermögt
selbst gar nichts, ihr dürft euch gar nichts zutraueu", das heißt sie

zu Heuchlern erziehen oder ihnen die Frömmigkeit als eine innerlich
unwahre Sache verächtlich machen. Hält man nnr den Hochflug'des
Strebens in ihnen wach, der das Größte von sich selbst verlangt, so

kann man ies ruhig der folgenden Entwicklung überlassen,^ ob die

Scham über die eigene Unwürdigkeit nnd die Sehnsucht nach Gottes
Gnade erwacht. Diese Regungen sind ja nur etivas wert, wenn sie



— 119 —

erlebt werden, wenn sie unwillkürlich auftauchen; wo man sich in sie

hineinsteigert, sind sie unecht.
War es also schon ein Fehler, diese Gefühle allgemein als religiöse

Pflicht zu erklären, statt sie als bloße Begleiterscheinungen der
Pflichterfüllung anzusehen, so ist man noch weiter gegangen und hat anch

ihre Übertreibung gefordert. Man verbot, die Fortschritte im eigenen
Leben in dankbarer Frende anzuerkennen. Man hat ein gelegentliches
Pauluswort, wo er sich in Gedanken an seine Vergangenheit als
Christenverfolger den vornehmsten unter den Sündern nennt, zu
einem Gesetz für alle Christen verdichtet und es dahin gebracht, daß
auch die, welche im Grund vom Gegenteil überzeugt sind, und die

harmlosesten Conventikelleute diese Redensart im Munde führen.
Oder die Demut verdrehte man in Selbstunterschätzung, wie in dem
Hundelied, das leider ein Paul Gerhardt seinem lateinischen Vorbild
nachzudichten würdig gefunden hat:

Herr ich will gar gerne bleiben
Wie ich bin, dein armer Hund,
Will auch anders nicht beschreiben ^
Mich und meines Herzens Grund,
Denn ich fühle, was ich fei;
Alles Böse wohnt mir bei, -

Ich bin aller Schand > ergeben,
Unrein ist mein ganzes Leben,

Das ist natürlich eine Verirrung. Die wahre, ernstgemeinte
Demut vor Gott und Menschen, welche die Größe des eigenen Unrechts
aufrichtig, ohne Entschuldigungen eingesteht und nicht versucht, mit
allerlei geistigen Narkotika leichtfertig darüber wegzugleiten, sondern
alle Konsequenzen mutig trägt, ist nicht entwürdigend; sie erfordert
größere Tapferkeit, als der fälschlich Charakter genannte Eigensinn,
der durch alles hindurch an dem einmal Begonnenen festhält und
trotz besserer Einsicht seine Verirrungen verteidigt. -

Wirkliche Frömmigkeit ist also nicht entwürdigend, ihre Gefühle
ehren den, der sie im Herzen trägt. Sie brauchen aber die natürlichen
Gefühle nicht zn verdrängen. Wenn uns Gott im natürlichen Leben
unsere Aufgabe angewiesen hat, so sind uns auch keine Freuden und
Schmerzen um die Angelegenheiten dieses Lebens verwehrt. Wie stark
aber die eine religiöse Lebenshaltung begleitenden Gefühle auftreten
nnd sich äußern, das ist niemals eine Sache der Frömmigkeit, fondern
des Temperaments. Der Lebhafte kehrt sie mit großer Leichtigkeit
hervor; der Phlegmatiker verschließt sie mehr in seinem Innern und
es sind seltene gehobene Augenblicke innigster Gemeinschaft, wo er
feine Vertrautesten einen Blick in sein Herz tun läßt. Dieser beschuldigt
jenen der Sentimentalität und jener ist geneigt, diesem die Frömmigkeit
ganz abzusprechen. Beide tun daran unrecht. Nur zweierlei ist aller
wahren Frömmigkeit gleich zuwider: daß man seine religiösen Gefühle
hervorkehrt, um von den Leuten gesehen zu werden, und daß man
sie verbirgt, weil man sich ihrer vor den Leuten schämt., '



— 120 —

Das Wort „Frömmigkeit" mag man preisgeben, wenn es in
Mißkredit geraten ist. Aber die Sache selbst wird durch Entstellung
und Mißbrauch nicht ins Unrecht gesetzt; ich hoffe gezeigt zn haben,
daß sie keinen, der sie erringen möchte, erniedrigt. Freilich, wir können
bloß Vorurteile aus dem Wege räumen; der Entschluß, den Weg auch

zu gehen, muß in jedem einzelnen Herzen reifen; es ist ein Weg, der
eine ganze Kraft fordert, der aber auch aller Anstrengung wert ist.

R, Liechtenhan.

vom cage.

5«lalSemsittatte> Religio» unö Mede.

?n Basel spielt sich in diesen Wochen eine recht interessante Episode

I der großen Auseinandersetzung zwischen „Kirche" und sozial-I demokratischer Arbeiterschaft statt. Es war eine zeitlang ziemliche Ruhe
gewesen. Der sozialdemokratische „Vorwärts" bringt zwar von Zeit zu
Zeit, mit Vorliebe auf die Festtage, Angriffe auf das „Christentum", die

gelegentlich auch dem, der von dieser Seite her viel ertragen mag, weil
er weiß, wie alles gekommen ist, über das Maß gehen. Aber viel
Aufregung erzeugen sie gewöhnlich nicht. In einer Stadt, deren
Pfarrerschaft zum guten Teil so stark sozialistische Farbe trägt, wie
das in Basel der Fall ist, hat die Arbeiterschaft auch nicht viel Anlaß,
gegen die „Kirche" als solche auszutreten, wenn auch die Praxis der
Stadtmission und sonst allerlei an unserem kirchlichen und „christlichen"
Wesen den modernen Arbeiter nicht gerade für die Religion zu
gewinnen vermag.

Da fiel vor kurzem ein Stein in die ruhigen Wasser und
erzeugte ziemlich starke Wellenbewegung. Der Stein heißt Hr. Mietke
aus Berlin. Als dieser Herr, der als Leiter der Ausstellung gegen
den Alkoholismus vorübergehend hier weilte, vernahm, daß zwei
hiesige Pfarrer, darunter der Schreiber dieser Zeilen, mit dem
sozialdemokratischen Abstinentenbunde in Beziehungen stünden (wir waren
ihm bei der Schaffung eines eigenen „Heims" u. f. w. behilflich
gewesen), da witterte feine klassenbewußte Seele schwere Pfaffengefahr.
Er wußte einigen Genossen klar zu machen, daß dieses Verhältnis
für den sozialdemokratischen Abstinentenbund der Ruin sein müßte.
Ein öffentlicher Vortrag über „Weltschöpfung und Weltuntergang"
wurde veranstaltet, der mir leider entging, trotzdem die Pfarrer dazu
besonders eingeladen worden seien. Seine Spitze mar, wie mir zuverlässige

Teilnehmer der Versammlung berichten, durchaus gegen die

„Pfaffen" gerichtet, die durch ihren Humbug das Volk verdummten.
Natürlich mußte wieder der biblische Schöpfungsbericht, dieser arme
Prügelknabe, besonders herhalten. Er wurde die „dümmste der


	Was ist Frömmigkeit?

