
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 1 (1906-1907)

Heft: 5

Artikel: Weltfreude und Ewigkeitssehnsucht in der modern-religiösen Stimmung

Autor: Wendland, Johannes

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-131477

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-131477
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 106 —

Mein Herz ist solche Möve tief im Land:
Die Sehnsucht steht ihm nach sernliebem Strand,
Nach einem Meer, das jenen Strand bespület,
An dessen Flut
— Wie wohl die Heimat tut! —
Es seine Heimat fühlet.
O einen Schrei der Luft zum Himmel anf,
Wann erst die so erwünschte Luft
Mir Stirn nnd Wangern kühlet.

Paul de Lagarde (Aus den „deutschen Schriften".)

MlttteuSe uns 6wigkeitS5ebn5ucdt in Ser

moSern-religiSsen Stimmung.

»WMit vollem Recht hat Herr Pfarrer L. Ragaz im 1. Heft der
I » „Neuen Wege" hervorgehoben: Die Menschheit ist heilte des

> > « langwierigen Streites über die Dogmen müde geworden. Sie
verlangt weder nach Verteidignng noch nach Kritik der alten Dogmen.
Aber das Verlangen ist überaus stark, die Religion nachfühlend und
mitempfindend in ihren mannigfaltigen Aeußerungen zu versteheil.
Die Fähigkeit, auch ill fremdartigen religiösen Sätzen das innere
Erlebnis herauszuhören, hat mit der wachsenden psychologischen
Feinfühligkeit unserer Tage zugenommen. So paradox es vielleicht zunächst
klingen mag: Friedrich Nietzsche bedeutet einen großen Fortschritt in
der kritischen Stellung zum Christentum. Vor ihm meinten Gegner
des Christentums, sie hätten das ganze Christentnm widerlegt, wenn
sie die Unmöglichkeit der alten Dogmen nachgewiesen haben.
Oberflächliche denken noch heute ebenso. Nietzsche war über diese Art des

Kampfes weit hinaus. Er sucht viel schärfer die Stimmung psychologisch

zu ergründen, die zur Aufstellung bestimmter christlicheil Erkenntnisse
geführt hat. Diese Stimmung sucht er freilich als eine von Grund
aus verderbliche, die Menschheit verweichlichende und entnervende
hinzustellen. Diese Kritik hat ein gewisses Recht, insofern in manchen
Erscheinungen des modernen Pietismus, der sog. „Erweckung" des
19. Jahrhunderts wohl alle weichen, sich hingebenden, schmelzenden
Gefühlsäußerungen des Christentums zum Ausdruck kamen und
zuweilen zu süßlich-sentimentalem, aber kraftlosem Jesnsknltus ausarteten.
Die männlich starken, heroischen Züge des Christentums, Selbständigkeit

des Charakters, unnachgiebige Wahrheitsliebe, Mannesmut gegenüber

den Zumutungen, sich einem innerlich fremden Gesetz zu
unterwerfen, durfte man in dem offiziellen Christentum der 50er und
60er Jahre, in denen Nietzsches Persönlichkeit sich bildete, vermissen.



107 —

Nietzsches Kritik trifft jedoch insofern völlig daneben, als er meint,
mit seiner Kritik nicht eine bestimmte Verzerrung des Christentums,
sondern vielmehr dieses selbst getroffen zu haben.

Welches innere Erlebnis, welcher Stimmungsgehalt liegt vor?
Von dieser Frage, scheint mir, mnß man bei allen religiösen Sätzen
ausgehen, so auch bei der Frage nach dem Jenseits, der ewigen
Vollendung des Menschenlebens, die ich im folgenden behandle.

1.

Welche Bedeutnng hat das Erdenleben und welche Bedeutung
das zukünftige jenseitige Leben? In der Beantwortung dieser Frage
liegt ein völliger Gegensatz vor zwischen dem ursprünglichen Christentum
und einer Stimmung, die ich zunächst allgemein mit dem Wort
..moderne Religion" bezeichne.

Sci) suche diesen Gegensatz zunächst objektiv unbefangen als einen
in der Geschichte vorliegenden nachzuweisen, um dann meine eigenen
Gedanken darüber vorzutragen.

Die Worte „Weltfreude" und „Ewigkeitsfehnsucht" bezeichnen
diesen polaren Gegensatz wohl am deutlichsten. Im alten Christentum
fällt das Schwergewicht ganz auf die letztere Seite, auf die
Jenseitshoffnung, uicht auf die Weltverklärung. Das Wort „Welt" bedeutet
im Neuen Testament wie im ganzen älteren Christentum die sündige,
widergöttliche Menschheit. „Die ganze Welt liegt im Argen." Aus
der Welt gerettet, ins Gottesreich versetzt zn werden, war das Ziel
der Sehnsucht. „Es komme die Gnade, es vergehe die Welt," lautete
ein altchristliches Gebet. Eine glühende Sehnsucht nach dem kommenden
Reich der Vollendung durchzieht das ganze Urchristentum. Nicht etwa
bloß in der Offenbarung Johannis malt sich die religiöse Phantasie
in glühendeu Farben die sehnlichst erwartete Widerknnft des Messias
und alle ihr vorangehenden Plagen aus. Auch der 1. Petrusbrief
beginnt mit dem Preise Gottes, der uns ein ewiges, unverwelkliches
Erbe im Himmel aufbewahrt hat. Der Verfasser tröstet die
angefochtenen Christen damit, daß fie nur eine kurze Zeit zu leiden haben,
nm danu, wenn sie sich bewährt haben, nnvergängliche Freude im
ewigen Gottesreich davonzutragen. Das ist nicht eine vereinzelte
Stimmung im Nenen Testament. Durch die Paulnsbriefe klingt
derselbe Ton hindurch. „Christus ist mein Leben und Sterben ist mir
Gelvinn. " „Seufzend sehnen wir uns nach unsrer himmlischen Wohnung. "

Ja die ganze Natur sehnt sich mit uns nach jener Befreiung. Und
in den ersten drei Evangelien werden die Christen mit Knechten
verglichen, die auf die Rückkehr ihres Herrn zn Hause warten und allezeit
bereit sein müssen, ihn zn empfangen. Diese Stimmung wurde zwar
etivas verändert, als die erwartete Widerknnft Jesu nicht eintrat und
die Kirche sich als weltbeherrschende Macht auf Erden organisierte.
Aber die irdische Hierarchie sollte doch nur ein Abbild der himmlischen
Hierarchie sein, nnd die höchste Form der Frömmigkeit blieb es, sich



— 108 —

von der Welt zurückzuziehn und in stiller Betrachtung eincu
Vorgeschmack der künftigen Seligkeit zu erleben.

Eine moderne, weltfreudige und diesseitskrohe Stimmung ist seit
der Renaissance-Zeit entstanden nnd bis in nnsre Zeit immer mehr

k gewachsen. lJhr ist die Welt' nicht mehr das Widerspiel des Göttlichen,
^

nicht das Jammertal voll Sünde und Elend, sondern im Gegenteil
die herrlichste Entfaltung des Göttlichen auf Erden. Nach drei
Richtungen hin meine ich diese moderne weltfreudige Religion
charakterisieren zn können.

1. Die Natur ist nicht mehr das geheimnisvolle, ja geradezu
unheimliche Reich, in dem Gespenster und Dämonen Hausen, sondern
sie ist ein Kosmos voll herrlicher Ordnuug und Schönheit. Sie ist
die volle Offenbarung, ja Erscheinungsform göttlichen Lebens. Gott
und die Natnr oder Gott und Welt rücken bei einigen wie bei

Spinoza bis zur völligen Vermischung sich nahe: „Gott oder die
Natur." Die Natur ist' der Gottheit lebendiges Kleid. Dieser
weltfrohen Religion hat Goethe den vollendetsten Ausdruck gegeben. „Gott
zu schauen, wo nnd wie er sich offenbart, das ist volle Seligkeit auf
Erden." „So weit das Ohr, so weit das Auge reicht, du findest nnr
Verwandtes, was Ihm gleicht." „Ihm ziemt's, die Welt im Innern
zu bewegen, Sich in Natur, Natur in Sich zn hegen, So daß, was
in Ihm lebt nnd webt nnd ist, Nie Seine Kraft, nie Seinen Geist
vermißt." Auf dem Boden dieser natnrfrohen Wcltbetrachtung, sagt
z. B. Haeckel, könnten Religion und Wissenschaft einen ewigen Bnnd
des Friedens schließen. Schriftsteller des Friedrichshagener Kreises wie
Wilhelm Bölsche, Heinrich Hart und Julius Hart, Bruno Wille u.a.
verkünden in geistvollen Schriften diese neue Religion.

Indessen bloße Naturandacht ist doch eine gar zn dürftige
Religion. Kräfte sittlicher Selbst- nnd Weltüberwindung gibt uns die

Natur uicht; sie mag wohl mit einem poetischen Zauber uns ästhetisch
verklären. Wir können uns vieles aus dieser naturfreudigen Religion
aneignen; das Ganze unsrer religiösen Stimmung vermag sie nicht
zu umfasfen. Darum tritt auch

2. ein anderes, tieferes Moment in der modernen Religion
neben die Naturandacht. Ist nicht der Menschengeist mit seiner
unendlichen Tiefe, seinem sittlichen Adel, femer Goneoenbildlichkeit eine
viel herrlichere Offenbarung göttlicher Kräfte? Im Mittelalter wie
in der Reformationszeit empfand man die Ohnmacht, das tiefe Sündenelend

der menschlichen Natur. Durch einen Znstrom übernatürlicher
Kräfte aus dem Jenseits sucht man Erlösung, Erfüllung des Daseins
mit göttlichem Leben zu erlangen. Die Stimmung hat sich seitdem
bedeutsam gewandelt. Das Gefühl für menschliche Kraft und menschliche

Würde hat sich gesteigert. In der klassischen deutschen Dichtung
und bei den von ihren Idealen inspirierten Denkern wie bei Herder,
Schiller, Fichte, Wilhelm von Humboldt, Schleiermacher erscheint es

als höchste Beftimmnng des Menschen, alle göttlichen Kräfte des



— 109 —

Daseins zu bilden, sich zum Spiegel des Universums zu gestalteu und
damit selber zur inneren Harmonie, zu reichbeglücktem Menschentum
zu gelangen. Und die reiche Welt innerer Bildung in andern „schönen
Seelen" anzuschauen, das gegenseitige Geben und Empfangen, den
ständigen Zustrom herrlichen Geisteslebens von einer Persönlichkeit
znr andern zn genießen, das war das höchste Glück jenes großen
Zeitalters, das nun hundert Jahre hinter uns liegt, von dessen

Schätzen aber die Besten unter uns noch heute zehren.
3. Ein noch größerer Umschwung ist in der Wertung des weltlich-

knltnrellen Lebens eingetreten. Wir alle können nicht mehr die Kirche
als alleinige Heilsanstalt, als ausschließliche Organisation des höheren
göttlichen Lebens betrachten und alle andern Institutionen und Lebensformen

wie Familie, Beruf, Staat, Recht, Wissenschaft, Kunst als
dem entgegengesetzte Formen des weltlichen Lebens ansehen. Wir
erblicken vielmehr in all_,diesen Lebensgebietcn ewige göttliche
Zweckgedanken. Schon in der Reformation sind die Ansätze dazu gegeben,
das selbständige göttliche Recht des Staates auch der Kirche gegenüber

zn betonen und jeden menschlichen Berns als gottgegebenen zu
werten. Unendlich viel stärker als früher nimmt das gesamte weltliche
Leben, die nationalen, bürgerlichen, wissenschaftlichen, beruflichen
Aufgaben nnser Sinnen und Denken in Anspruch. Weit mehr als die
Menschen des Mittelalters sind wir mit dem weltlichen Leben nnd
seinen Zielen zusammengewachsen, so daß nach der Ansicht vieler gar
keine Zeit mehr bleibt, den Sinn auf ein jenseitiges Leben hinzurichten.
Ja wir hören leidenschaftliche Anklagen gegen den Jenseitsglauben:
es mache die Menschen untüchtig für die hohen Zwecke des
gegenwärtigen Lebens; er entfremde ihn seinem eigentlichen Lebensberuf.
Jedoch nicht bloß Christentumsgegner, sondern anch moderne Christen
empfinden ähnlich: woranf weist nns denn jeder Versuch hin, uusrc
religiösen Ideale im Leben der Gegenwart praktisch durchzuführen?
Doch zunächst auf unsre Pflichten im irdischen Leben, in Beruf und
Familie, im Vaterland. Hier gilt es, Gerechtigkeit und Treue,
Wahrheitsmut und Menschenliebe zn bewähren. Das Ziel aller irdischen
Pflichterfüllnng ist dvch sicherlich das, daß alle irdischen Institutionen
und Gesellschaftskreise vvn dem Geiste des Guten durchwaltet werden,
daß Gerechtigkeit nnd Liebe im sozialen Leben und im Verkehr der
Völker herrschen. So liegen anch alle hohen Ideale unseres Strebens
zunächst innerhalb des irdischen Lebens. Die Welt umzugestalten zum
Reiche des Gilten, Göttlichen scheint das höchste Ziel des Daseins zn
sein. Der ernstliche Versuch, Gottes Willen auf Erden zu erfüllen,
weist uns doch immer wieder auf dle Fülle irdischer Aufgaben hin.
Daher werden nicht etwa bloß innerhalb der Sozialdemokratie
leidenschaftliche Stimmen laut: Den Himmel überlassen wir euch, wir
verlangen nnser Recht anf Erden, unseren Anteil an den Gütern und
Genüssen des Daseins im Diesseits, fondern auch mancher moderne
Protestant empfindet kein Bedürfnis, über das irdische Leben mit



— 110 —

seinen Gedanken hinauszugehen, nach dem Jenseits sich zu sehnen.
Ob es ein anderes Dasein gebe, das dürfe man getrost Gott
überlassen. Es genüge, wenn man hier auf Erden feiner Liebe gewiß
geworden und in stetem Tun des Griten seinen Glauben bewährt habe.
So eignet man sich etwa das Wort Spinozas an: „Der freie Mensch
denkt über nichts weniger nach als über den Tod. Seine Weisheit
ist nicht ein Nachdenken über den Tod, sondern über das Leben."
Oder man empfindet mit Faust:

„Nach drüben ist die Aussicht uns verrannt;
Tor, wer dorthin die Augen blinzend richtet,
Sich über Wolken seines Gleichen dichtet!
Er stehe fest und sehe hier sich um,
Dem Tüchtigen ist diese Welt nicht stumm,"

So ist venu die Stimmung der heutigen Menschheit im Ganzen
weit mehr auf innerweltliche als auf jeirseitige Ziele gerichtet. Suchte
man im Mittelalter dnrch fromme Stiftungen fich einen Platz im
Himmel zu sichern, so trachtet die hentige Menschheit weit eifriger
danach, sich ein gutes Andenken, Nachruhm auf Erden zn erwerben
und den Kindern und Enkeln etwas Gutes zu hinterlassen. In der
Tat: wenn die Welt die volle Offenbarung uud Entfaltung göttlichen
Lebens ist, so ist gar kein religiöses Bedürfnis vorhanden, init seinen
Gedanken und Wünschen über die Welt hinarrs ans ein Höheres sich

zu richten.

II.
Wie ist über diese moderne Religion der Diesseitigkcit zn urteilen?

Zunächst das Bekenntnis: Irgendwie sind ivir doch alle von dem

Geist der modernen Zeit berührt, sogar die, ivelche alles Moderne mit
bedenklichen Angen betrachten. Wir können die Erde nicht bloß als
„Jammertal" ansehen. Reiche Quellen der Weltfreude fließen uns
allen, und wir dürfen freudig, ohire ein schlechtes Gewissen, wie es
der alte Pietismus hatte, aus dem Borne aller edler Freuden reichlich
trinken. Es dürfte heute kaum einen Menschen geben, der niemals im
Leben, wie es von Spener berichtet wird, spazieren gegangen ist.
Naturgenuß ist uns ein Lebensbedürfiris geworden. Wem ginge das
Herz nicht weit auf, wenn er zum ersten Male die Herrlichkeiten der
Schweizer Berge schauen darf! Und noch tiefere Quellen edelsten
Lebensgenusses fließen nns aus Freundschaft nnd Liebe, aus allen
Formen des künstlerischen Empfindens, aus Forscherfreude und Frucht
fchaffeuder Arbeit. Wohl die reinste Form irdischer Freude genießt, wer die

seltene und schwere Kunst übt, andere Menschen zn erfrenen, ihnen
selbstlos Gutes zu tun. Wir verstehen das Wort Carlylcs: „Selig
der Maun, der seiue Arbeit gefuuden hat; er begehre nach keiner
andern Seligkeit." Vor allem die Jugend ist solche Zeit überströmender
Freude. Dem fehlte etwas zum vollen harmonischen Menschentum,
der nicht in seiner Jugend den Zugang znm Heiligtum der edleir
Freude gefnirden hätte. Und hin und wieder, auf den Höhepunkten



— Ill —

des Lebens, nach gelungener Arbeit, bei gekrönten Erfolgen, im
Genuß menschlicher Liebe und Freundschaft, verklärt himmlische Freude
unser ganzes Dasein, daß die ganze Welt, in rosigen Schimmer
gehüllt, uns nichts als Liebe und Frieden zn atmen scheint. Wir haben
dann gar kein Bedürfnis, über die gegenwärtige, irdische Welt
hinauszuschauen anf ein höheres, vollkommeneres Dasein.

Dennoch, meine ich, man umgibt die Welt mit täuschendem
Glorienschein, wenn man nur das Glänzende, Herrliche, Schöne in
ihr sehen will. Die Welt hat ein doppeltes Angesicht. Sie ist freilich
eine Offenbarung voll göttlicher Schöne und Herrlichkeit. Auf der
andern Seite aber birgt sie unsagbares Elend in sich. Man verschließt
doch absichtlich die Augen gegen diese andere Seite des Lebens, wenn
man nur alles Gute und Schöne in ihr sehen will. Ich will gar
nicht erst hinweisen auf die verheerenden Naturgewalten, die in
Bergstürzen und Erdbeben oft furchtbar ausbrechen; nicht auf den
beständigen Kampf ums Dasein, der die ganze Natur beherrscht; nicht
auf das Heer der Plagen und Krankheiten, denen wir alle
unterworfen sind. Ich fasse die Freude in der Gatten-, Eltern und Kindesliebe

ins Auge: sicherlich Quellen reinsten Genusses. Aber muß die
volle Harmonie nicht immer wieder gesucht werden, wenn vieles im
Leben und in der Eigenart der Charaktere sie stört? Gewiß, welche
Wonne, wenn Mann nnd Weib in gegenseitiger Hingabe aufgehen,
wenn auch unausgesprochen die Herzen sich ganz verstehen! Aber bei
wie vielen Ehegatten trifft dies zu? Bei wie vielen wechseln die
Zeiten des Sich-Versteheus mit andern Momenten, in denen bleibende
Differenzen oder das Gefühl unüberwindlicher Gegensätze in den
Charakteren gegenseitiges Sich-Verstehen unmöglich macht! Weiter:
Die Elternliebe ist sicher eine Quelle reinster Freude, aber wie viel
Sorge oder gar bitterer Kummer mischt sich hinein!

Und wenn ich die Freuden der Arbeit preise, soZfallen mir die
Millionen Menschen ein, deren Arbeit eintönige, stumpf machende
Mühe ist. Können sie sich das Carlyle'sche Wort aneignen: „Selig
der Mann, der feine Arbeit gefunden?" Oder ich denke an das Heer
der Berufslosen, die am Leben leiden, weil sie keine genügende vder
keine ihnen zusagende Arbeit (zuweilen dnrch eigene Schuld) gefunden
haben. Zu aller Freude an der Arbeit gehört ferner irgend welcher
Erfolg. Aber vielen wird solcher Erfolg nur in geringem Maße zu
teil. Teils eigene Unfähigkeit, teils entgegenstehende Hemmungen
durchkreuzen den gehofften Erfolg. Mancher wird noch vor seinem Lebensabend

um den Ertrag seines Wirkens gebracht.
Vor allem aber: wenn ich die verheerenden Mächte des Bösen,

der stets auf Erden sich rächenden Schuld ins Auge faffe — rein
Menschenleben ist ja frei davon — so kann ich unmöglich^die Welt
nur als Erscheinungsform göttlichen Lebens und lautere Quelle edler
Freude preisen. Ich befürchte vielmehr: es sind oberflächliche Naturen,
die an dem Ernst des Lebens sich vorbeizudrücken snchen, wenn sie



— 112 —

gar zu laut die harmonische Wcltfreude preisen uud die Schmerzens-
rufe aus der Tiefe überhören. Oder es sind glückshungrige
Lebenskünstler, deren höchste Lebensweisheit es ist, möglichst viel Genuß für
fich aus dem Dasein herauszuschlagen und die trüben Seiten des

Lebens sich möglichst fern zn halten. Ihr Schicksal ist nicht selten,
daß auf die Zeiten heiteren Lebensgenusses bitterer Weltschmerz im
Gefühl unerfüllter Lebensanfprüche folgt. Oder anch der oberflächliche
Genuß wird immer von neuem gesucht, damit das gähnende Gefühl
innerer Leere nicht aufkommen soll.

Alle Disharmonies,! des Daseins machen nns die altchristliche
Stimmung der Sehnsucht nach einem höheren, vollendeteren 'Dasein
voll reiner Erfüllung mit göttlichem Leben verständlich. Wer will es
dem gequälten Dnlder verargen, wenn seinem gepreßten Herzen die

Sehnsuchtsrnfe nach einem Reich der Vollendnng sich entringen, in
dem es keine Enttäuschung mehr gebeu soll! Und wenn unser größtes
Lebenswerk, die Bildung der eigenen Persönlichkeit znr Vollkraft nnd
Reife in allem Wahren und Guten ein elendes Bruchstück auf Erden
bleibt: dürfen wir dann nicht hoffen auf das Vollkommene, daß das
Bruchstück zum Ganzen werde?

Doch vou Seiten der „modernen Religion" antwortet man
darauf: die Zukunftshoffnung ist durchaus berechtigt, nur muß sie

etwas umgestaltet werden. Nicht auf eine jenseitige Vollendung,
sondern auf eiue allmähliche Vervollkommnung auf Erden sollen wir
hoffen. Wem es nicht vergönnt war, die Frucht seines Wirkens zu
genießen, der dürfe fich doch damit trösten: dn hast edle Saat ans-
gestrcnt, und im Reiche des Gnten kann kein Samenkorn verloren
gehn. Irgendwann muß dvch einmal die Ernte reifen. Vielleicht wird
dann, wenn anch spät, svgar der anerkannt und gepriesen, der die

gute Saat ausgestreut hat. Die Mutter, die frühzeitig einer Schar
uucrwachsener Kinder entrissen wird, svll sich dann vor dem Tode
daran aufrichten: Das Gute, was du iu die Herzen der Kinder
hineingelegt hast, ist unvergänglich. Es muß doch wachse,, und schöne

Frncht/bringen; also war dein Werken nicht vergeblich.

„Es werden andre, wenn wir gehn
Die Folgen unsrer Arbeit sehn.
Und wenn ihr Staub schon längst verweht,
So ernten ihre Kinder spät
Die Frucht der Saat, die wir gesät I"

So soll das Endziel aller unserer Arbeit sei,,, daß wir glauben
an das ewige Wachstum des Guten und hoffen anf eine Menschheit,
die vollkommener, besser, reiner und darum glücklicher als wir die

Früchte alles edlen Wirkens reichlich einerntet. Die einzelnen Individuen
vergehen freilich und verschwinden, wie im Herbst die welken Blätter
fallen. Aber wie jedes Frühjahr neues Leben keimt, so sei anch der
Lebensprozeß in der Menschheit ewig. Unvergänglich sei jedes Lebenswerk,

sofern es znm Wnchstnm des Guten etivas beigetragen.



— 113 —

Was ist von dieser innerweltlichen Zukunftshoffnung zu halten?
Ganz abweisen kann ich diese Gedanken nicht. Zum Gottesglauben
gehört notwendig die Zuversicht, daß Gott die Menschheit vorwärts
und aufwärts führt; und der Glaube, daß kein Samenkorn des
Guten vergeblich ansgestreut ist, kann wirklich den redlichen Ärbeiter
aufrichten. Es fragt sich nur: ist diese Hoffnung auf eine
fortschreitende irdische Vervollkommnung ein voll^enüaender Ersatz für
den Glauben an eine persönliche Vollendung im jenseits Hierauf
kann ich nur mit Nein antworten. Ein unpersönlicher Prozeß des
Wachstums des Guten, in welchem alle Persönlichkeiten auftauchen
und wieder verschwinden, kann keinen Ersatz bilden für den Glauben
an ein Reich persönlicher, zur Vollendung heranreifender Geister,
zumal dieser Prozeß doch nicht in alle Ewigkeit fortdauern kann.
Denn einmal kommt doch die Zeit — vielleicht dauert es noch Millionen
von Jahren — daß die Sonnenwärme abgenommen hat und alles
organische Leben auf Erden erfriert. Dann hört auch der Fortschritt
des Guten auf der Erde auf; ja was ist dann aus der großartigen
Geschichte des menschlichen Geisteslebens geworden? Alles ist in Nacht
und Eis erstarrt. Nicht einmal die Erinnerung an irgend einen
Ausschnitt dieser ruhmreichen Geschichte bleibt irgendwo aufbewahrt. Ein
wertvolles Ziel der Menschheitsgeschichte gibt es dann nicht. In Nacht
und ewiges Schweigen ist schließlich alles gehüllt. Der freudige Glaube
an einen ewigen Fortschritt löst sich auf in resignierte Skepsis.
Schließlich kommt doch gar nichts heraus bei aller Hingebung an den
Weltprozeß. „O Eitelkeit der Eitelkeiten. Alles ist eitel!" Mag auch
jenes letzte Ziel noch weit von uns entfernt sein. Es kann doch all
unser Mühen und Arbeiten, Kämpfen und Hoffen lähmen, wenn
schließlich ewige Vernichtung allem winkt, was wir getan und mit
heißem Bemühen gesucht. Darum, scheint mir, wird der Glaube an
einen rastlosen irdischen Fortschritt doch stets ergänzt werden müssen
durch die Hoffnung auf einen bleibenden Ertrag des persönlichen
Lebenswerkes, auf eine Vollendung der Wichr^ Persö
überweltlichen Reich der Geister.

Diesem Glauben stehen freilich schwerwiegende Bedenken innerhalb

der heutigen Menschheit entgegen. Wie ist eine persönliche
Fortdauer des geistigen Lebens denkbar, wenn uns die Erfahrung lehrt,
daß alles Geistige der Unterlage eines materiellen Organismus
bedarf? Es ist begreiflich, daß diese Frage den heutigen Menschen
zuweilen zu ablehnender Haltung dem Jenseitsglauben gebenüber führt.
Indessen fo sehr auch die Zusammenhänge alles höheren geistigen
Lehens mit den körperlichen Organen von der neueren Wissenschaft
immer genauer erhellt sind, so ist es doch nicht gelungen und kann
nie gelingen, das Geistige aus dem Körperlichen herzuleiten oder
eindeutig zu begreifen. Das Geistesleben hat vielmehr trotz aller
Verbindungen mit materiellen Prozessen sein eigenartiges, unvergleichliches
Leben. Es mag aus dem Ungeistigen m allmählicher stufenweiser



l

— 114 —

Entwicklung hervorgegangen sein, dennoch hat es sich zu einer
eigentümlichen Existenzform emporgerungen. In dem anscheinend so leicht
begreiflichen Worte „Entwicklung" steckt hier wie auch sonst das am
schwersten zu ergründende Geheimnis darin. Ja gerade wenn man
mit der modernen Entwickluncssbetrachtung vollen Ernst macht, so

gewinnt man die Möglichkeit, ein höheres, von den materiellen
Schranken freies geistiges Dasein anzunehmen. Denn wenn aus einem
etwaigen Anfangszustande einer zerstreuten Gasmasse so wunderbar
Hohes wie der menschliche Geist in allmählicher Entwicklung hervorgehen

konnte, wer wollte da behaupten, daß es nicht noch höhere,
von uns nicht geahnte Entwicklungsformen des Daseins geben könne?
Freilich sind dies zunächst nnr Möglichkeiten. Die Gewißheit eines
unvergänglichen Lebens entspringt nur da, wo als der höchste Sinn
des Daseins das Wachstum sittlicher Persönlichkeiten empfunden ist.
Dann taucht die Alternative auf, in der wir-uns entscheiden müssen:
entweder ist jener höchste Wert des Lebens, jenes Ziel aller
Weltentwicklung auch nur ein vorübergehendes; dann hat das ganze Dasein
überhanpt keinen Sinn, keinen bleibenden Wert. Oder alle sittlich
lebendigen Persönlichkeiten tragen etwas Unvergängliches, Ewiges in
sich, was den Zerfall des körperlichen Organismus überdauert, ja
nach diesem erst zur reifen Entfaltung gelangt. Geistiges, Sittliches
läßt sich nur in persönlicher Existenzform denken. Man kann fich das
Gute nicht als einen abstrakten Prozeß vorstellen. Wertvollen, bleibenden
Bestand hat es nnr, wenn es in konkreten Menschen persönliche
Gestalt gewinnt. Dann aber muß die sittliche Persönlichkeit einen
unvergänglichen Wesenskern enthalten, von dem wir hoffen dürfen, daß er
sich zu ungeahnten höheren Daseinsformen entwickeln werde.

Bei dieser Form der Jenseitshoffnung wird man das weltliche
Leben nicht gering schätzen oder nur als Widerspiel des Göttlichen
ansehen dürfen. Nicht der ist am frömmsten, der auf Erden nur
Widriges, Verkehrtes, Sündiges wahrnimmt nnd darum vom Irdischen
möglichst rasch zum Ueberirdifchen zn gelangen sucht. Vielmehr wird
die richtige Stellung die sein: wenn wir schon auf Erden viele
Offenbarungen und Entfaltungen göttlichen Lebens schauen dürsen, doch
immer noch vermischt mit Sündigem, Verkehrtem, Widergöttlichem, so

dürfen wir auf eine vollkommene Erscheinung des Göttlichen hoffen,
in der es keine Schranke, kein Unvollkommenes mehr geben wird.
So ist das irdische Leben eine notwendige Vorstufe, ein unentbehrliches

Mittel, um zu jener Vollendung zu gelangen.
Das ist der beste Inhalt des Ewigkeitsglaubens, wie er

1. Joh. 3, 2 ausgesprochen ist: „Es ist noch nicht erschienen, was wir
sein werden. Wir wissen aber, daß, wenn es erscheinen wird, wir
Ihm gleich sein werden, denn wir werden Ihn sehen, wie er ist."

Johannes Wendland.


	Weltfreude und Ewigkeitssehnsucht in der modern-religiösen Stimmung

