
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 1 (1906-1907)

Heft: 4

Artikel: Unsere Kirchenlieder : ein Wort zum Verständnis und zur
Verständigung

Autor: Hartmann, B.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-131474

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-131474
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 90 —

Unsere Kirchenlieder.
Ein Wort zum Verständnis und zur Verständigung,

« lor drei fahren ist nicht ohne on» übliche t^ieränsch Schiller»
«i^I Tvdeotn^ gefeiert N'vrden, Dn erhoben sich ait manchem Ort

ehrliche Stimmen, die nicht znr Mehrung der Festfreude
beitrugen. Sie würfen die Frage anf: Was bedeutet Schiller noch für
nnser gegenwärtiges Geistesleben? Wird er anch noch von denen
gelesen, die über die Schillzeit und ihren natürlichen Idealismus hinaus
sind? Haben wir überhanpt das Recht, ohne Heuchelei Schiller als
führenden Geist nnserer Tage zn feiern? Es war ehrlich, diese Fragen
mehr oder minder zu verneinen, nnd ehrlich und bezeichnend zugleich
ists gewesen, daß das Hauptinteresse jener Festtage sich gar nicht
Schillers reifsten Werken zuwandte, sondern seinen Jugenddrameu.
Jn ihnen fand nnfere gährende, suchende Zeit am meisten Geist vvn
ihrem Geist. Wir hättens aber gerne gesehen, wenn damals gerade
von den Kritisierenden einer Fragestellung mehr Raum gegeben wordeu
wäre. Die meinen wir: was ivir entbehrten, ivenn wir nicht wenig,
stens einmal in unserem Leben durch Schillers Gedankenwelt
hindurchgegangen wären.

Heute ist mm Paul Gerhardt au der Reihe, und wir sehen

nns ähnlichen Fragen gegenüber. Heute handelt es sich nur den
volkstümlichsten imd vielleicht den größten unserer protestantischeil Kircheu-
liederdichter. Gerhardt ist neben Lnther nnd Gellert der Einzige in
unserem Kirchengesangbnch, der anch für den Laien eine dichterische
Individualität geblieben ist, nnd dessen Name nie ganz hinter seinen
Liedern verschwand.

Es ist nicht schwer, in diesen Tagen sein dichterisches Bild
aufleben zil lassen. Wenigstens ein halbes Dutzend feiner Lieder sind
Geineingut aller deutschredeuden Protestanten. Befiehl dn deine Wege -
Ist Gott für mich, so trete - Wie soll ich dich empfangen - O Haupt
voll Blut und Wunden — n. a. gehören zur Stunde noch allen, ivie
Schillers Glocke und der Wilhelm Tell. Dazu kommt noch etwas.
Anch eine große Zahl vvn Laien verfügt hente über ein Maß von
geschichtlichem Wissen uud Verständnis, das sie fähig macht, einen
Dichter hineinzustellen in seine eigene, für uns vergangene Zeit, Alls
diesem Weg köimcn wir auch manches Fremdartige an seiner
Dichtung verstehen und ästhetisch würdigen.

Wir sind also nicht ganz übel allsgerüstet, um ein Paul Gerhardt-
Jubiläum zu begehen, das mehr ist, als die Verherrlichung eines

grvßen Namens. Dennoch kann gerade bei dieser Gelegeilheit der

Abstand nicht verschwiegen werden, der heilte ungezählte
gnte Prvtestanteu vou Paul Gerhardts religiöser
Gedankenwelt trennt. Dies gilt aber nicht vvn ihm allein, sondern
von unserem älteren Kirchenlied überhaupt. Dieser Abstnud ist wohl



— 91 —

nicht jedem gleich bewnßt. Er äußert sich aber nur zu deutlich duriu,
daß in liberalen Kreisen das alte Kirchenlied iu bedenklichem Maß
anfängt rmbekannt zu werden. Jede neue Generation weiß weniger
Bescheid im protestantischen Kirchengesangbnch. Wo mag das enden?

Bereits hat denn auch Paul Gerhardts Gedcuktag seiue Schatten
voransgcworfcn. Das Wort G e sau g buch re form hat man in der
jüngst vergangenen Zeit ivieder öfter gehurt. Es fei an der Zeit,
die religiöse Dichtung für ihre Verwendung in der Gemeinde zu sichten
und durch neuere, nach Fvrm und Inhalt zeitgemäßere Lieder zil
ergänzen. Zll Fremdartiges, Altmvdisches full nur noch dann
beibehalten werden, wenn sein poetischer Wert es verlangen könne.

Es ist auch kaum ein reiner Zufall, daß eben in diesen Monaten
eine Gcdichtsammllmg erschienen ist, die nur von allgemein religiösen
und ästhetischen Erwngilugeu geleitet, das Schvuste der religiösen
Dichtllilg aller Zeiten au einander reiht. Auf deu Gemeiudeglauben
lmd das persönliche Religionsbekenntnis des Dichters wird da gar
keine Rücksicht geuoimneu. Wir meinen die vor kurzem bei Eilgen
Salzer in Heilbronn erschienene Sammluug: Aus der rerlvreneu
Kirche von R. Günther. Hier finden friedlich neben einander Platz
der 42. Psalm, das Hohelied der christlicheu Liebe 1 Cor. 13, duun
das Svnnenlied des heiligen Frnnziskns, Luther, Paul Gerhardt,
Göthe, Novalis, F. Nietzsche und noch sehr viele andere, die sich bisher
nur iu Werken über Literaturgeschichte als Dichter zil begegnen
pflegten.

Ulicrhürt und doch ivieder nicht. Es mußte kommen. Diese

ganz neue Art der Zusammenstelluug einer religiösen Gedichtsammlung
lug iu dcr Luft. Hatte mau gelernt, die Bibel mit unbefaugeueu
Augen zn lesen, ganz menschlich und dvch mit Andacht, warum svllte
nun nicht auch das Gesangbuch au die Reihe kvmmen! Fällt es aber
keinem Vernünftige!! ein, die Bibel bereichern zu wollen, sv ivird
dvch keiner sich dein Gedanken verschließen köiiucn, daß unser Gesangbuch

der Bereicherung fähig, ja vielleicht bedürftig ist. Mit einem
Wort: Es bereiten sich dn im Licht dcr Paul Gerhardtfeicr Dinge
vor, dic das Kopfschütteln der Generationen erregcn würdcu, dic am
pietätvollsten au Paul Gerhardt hingen. Dicsc Dilige abcr drängen
unerbittlich nuf die Frage hin: Wns habcn ivir nvch au unserem
P r o t e st a n t i s ch e n K irch e nli ed, dessen bedentenstcr Bcrtrctcr ncben
Lilthcr unbestreitbar Panl Gebhardt gcivcseu ist?

Für ciuige Paul Gcrhnrdtlicder imd ncbcu ihueu für eiuc guuzc
Rcihc vvn Kircheulicdcru aus der ältcrcn Zcit dcs Prvtcftautismus ift
die Antwvrt bald gegeben. Sie mögen uns nnch Form nnd Ausdruck
etwas fremd numutcu, so sind sie uns doch inhaltlich nicht cntfrcmdet.
Wir crinnerii nur au Gerhardts: Bcfiehl du dciuc Wcgc Ich singc
dir mit Herz und Mund — Nnn lnßt uus gchu und trctcu, nu



— 92 —

Lllthers: Aus tiefer Not schrei ich zil dir, Neumarks: Wer nur dcn
lieben Gott läßt Multen, Tersteegens: Allgenugsum Wescn, Sie sind
so allgemein menschlich gedacht, daß sie ohne Anstand übergehen ins
moderne Denken. Sind sie anch nicht ganz frei von dcr „Theologie"
ihrer Zeit, sv sind sie doch nicht aus thevlugischcu Erlvüguugeu uud
rcligivfeu Stimmungen hervorgegangen, deren Fremdheit fich aufdrängt.
Das eiilfachc, elementare christliche Gottesbewußtsciu, vvr allem des

Protestantismus Größtes, das Gvttvcrtraucu, hat hier in einer für
alle Zeiteil gültigen Weise Wvrte gefimden. Vvn diesen Liedern reden
wir im Folgenden nicht.

Sie sind aber eben in der Minderzahl. Neben ihnen steht eine

große Menge voil tüchtigen, ja von herrlichen, teilweise religiös nnd
nnd ästhetisch hervorragenden Gesaugbnchliedern, zil denen wir erst
ivieder ein nenes Verhältnis suchen müssen. Sie sind zil sehr die
Kinder ihrer Zeit und des religiösen Denkens ihrer Tage. Beeden
einen zeigt sich das in bestimmten für lins veralteten Glaubensaw
sichten, bei andern in einer religiösen Stimmung, der wir entwachsen
sind. Man denke, mn aus vielen Dutzenden zwei Beispiele zu nenueu,
an die dritte Strvphe vvn „Nun danket alle Gvtt"

Lob, Ehr und Preis sei Gott; dem Vater und dcm Sohne,
Und dem, der beiden gleicht im höchsten Himmelstrane zc.

vder wenn's iu der vierten Strophe des herrlichen Mvrgenliedes
„Mvrgcnglcmz der Ewigkeit" heißt:

Ach, du Aufgang aus dcr Höh',
Gicb, daß auch am jüngsten Tage
Wieder nnser Leib ersteh u, s, w.

Nicht wenige der allerschönsten Lieder, wie Mcyfarts „Jernsalein,
du hvchgebcmte Stadt", Gerhardts „Nun rufen alle Wälder", Zinzew
dorfs „Jesu, geh' voran", des Angeliis Silesins „Ich ivill dich lieben,
meine Stärke", fallen teils mit ihrer ganzen Stimmung, teils init
einzelnen Stellen in diese Kategorie.

Wir nennen vier Eigentümlichkeiten dieser Lieder, über die hente
anch ein Verehrer des Kirchcngesangbnchs nicht mehr austaudslvs
hinwegkommt. Das erste siud gewisse sprachliche Härten und gc-
lcgcutlichc Derbheiten des Ausdrucks, die uuscr verfeinertes Ohr nur
schwer verträgt (vergl. als Beispiel das prächtige Lied Gottfried Arnolds:
„O Durchbrcchcr aller Bande"). Das zweite ist der dvgmatische
Einschlag, d.h. das Diirchivobcuseiu mit theologischen Aiischauuugeu,
die zum mindesten nicht mehr unserem Eigendenken entsprechen, mit
einem Wort: ihre Orthodoxie (vergl. Hilters „Mir ist Erbarmimg
widerfahren"). Als drittes nennen wir die starke Jeufeitsstimmung,
diese glimmende vder mich hellallfbreuueiide Sehnsucht nach dem andern
Leben, die in dreien unserer allerschönsten protestantischen Kircheirlieder
ihren klassischen Ausdruck gefuuden hat. Iu Mcysarts „Jerusalem, du
hvchgebcmte Stadt", Gerhardts „Ich diu cin Gast anf Erden" nnd
Tcrftecgcus „Kvmmt Kinder, laßt nils gchcn, dcr Abcnd kommt hcrbei".



— 93 -
Endlich rechnen wir wohl kanm mit Unrecht unter die uns nur meisten
befremdenden Eigentümlichkeiten die Anbetung Jesu, Sie beherrscht
besonders die Lieder aus der Glanzzeit des Pietismus (1680—1750)
imd ist imstande, uns so fein organisierte religiöse Naturen zu
entrücken wie Ziuzendorf und Angelus Silesius. Jn einer Zeit, wie der
unsrigen, die auf Reinigung der religiösen Begriffsmelt hindrängt, die
die menschliche Seite nn Jesus an allen Enden betont, um den Weg
zu Gott, znm Vater, frei zu machen, kommt man an solchen Dingen
einfach nicht mehr vorbei, ohne sich zu fragen: Ist's denn auch ehrlich,
so zir singen, so ganz anders, als wir denken?

Dem Kirchgänger mag's noch erträglich sein. Jn Kirchenhallen
nimmt man am Ende einen Archaismus iu Kauf. Unter gothischen
Gewölben erträgt noch mancher eine vorübergehende Zurückversetzung
in die religiöse Begriffswelt vergangener Tage. So haben wir
beispielsweise die Erfahrung gemacht, daß währeud eines Abendmahls
die Jesuslieder uns nicht befremdeten. Schon erheblich anders liegen
die Dinge, wo die Lieder im häuslichen Kreis gesungen werden sollen,
am schlimmsten aber nach unserer Erfahrung beim Schulgebrauch.
Wir kennen die Nöte eines Religionslehrers, der fich's zur Gewissens-
fache macht, in deil Kindern keine religiösen Begriffe zu bilden, zu
denen er nicht selbst innerlich steht, und sich nun durch die Gesnug-
buchlieder feinen wohlbedachten Plan verwirren lassen muß. Es ist
uns auch schon recht sauer geworden, durch diese Lieder in die
Kindergemüter eine Jenseitsstimmung hineinzutragen, die aus den furchtbaren
Zeitkäufen des dreißigjährigen Krieges stammt.

II.

Genug von der Not. Es ist au der Zeit, von der Abhülfe zu
reden. Da die Not nicht von heute ist, sind gewiß auch schon Wege
gefunden, ihr zu begegnen.

Ein Doppeltes liegt ja nahe, und sicher kommt's auch nicht
selten zur Anwendung. Was sie vor 130 Jahren taten, davor wird
uns unser guter Geschmack bewahren. Damals hat man die
befremdenden Partieen und Ausdrücke der Gesangbuchlieder kurzerhand
„modernisiert". Das werden wir nicht tun, aber man kann ja sich

auf zwei andere Arteir helfen. Man läßt die befremdenden
Liederstrophen einfach weg, und dann — man hält sich eben an die moderneren
Lieder, an Gellert und seine Zeitgenossen, an Novalis, E. M. Arndt,
Rückert und die übrigen Wenigen, von denen sich sagen läßt, daß sie
einen Teil des heutigen religiösen Denkens vorweggenommen haben.

Ein ehrlicher Weg, gewiß, aber in seiner ersten Hälfte ein falscher,
in der zweiten ein recht unbefriedigender. Das einfache Weglassen
von Strophen mag da und dort angehen, in den meisten Fällen ist's
eine Verstümmelung, besonders bei Paul Gerhardt, dessen Lieder fehr
planvoll aufgebaut sind. Das sich Halten an die Modernern aber ist
gleichbedeutend mit einem Verzicht auf das Tiefergehende, das Innigste



— 94 —

und dazu ästhetisch Wertvollste an uuserer protestantischen
Liederdichtung. Alle Achtung vor Gellert und seinen Zeit- und Gesinnungsgenossen,

wie Cramer u. a. — als Dichter reichen sie nun einmal an
die Aeltercn nicht heran. Die Blumenlese aber aus Novalis, Arndt,
Rückert, Geibel ist eine recht kleine.

Also hinein in den Dichterwald des 19. Jahrhunderts! Es
muß doch möglich sein, in ihm einen Strauß religiöser Lieder zu
pflücken, dcr uns in Stand setzte, vorn Alten und Veralteten so viel
wegzulassen, daß unser Gesangbuch ein neues wird und unserem
religiösen Eigendenken wieder näher rückt. „Es muß" — so hat uns
schon mehr als Einer gesagt. Aber die Poesie kommandiert man
bekanntlich nicht. Wir stehen zur Stunde noch vor der Unmöglichkeit,
auch nur einige Dutzend wirklich gute und wertvolle religiöse
Gemeindelieder ans der Dichtung der letzten fünfzig Jahre zu holen.

Wohl hat sich die Lyrik neuerdings wieder stark dem Religiösen
zugewandt. Aber ein noch so inniges und noch so wahr und warm
empfundenes religiöses Lied kann vollständig ungeeignet sein als
Gemeindelied. Adolf Bartels hat in der Neuen Christoterpe für
1907 den Unterschied zwischen der modernen, rein subjektiven religiösen
Dichtung und dem Bekenntnislied der Gemeinde überzeugend klar
gemacht. Er warnt davor, zu glauben, wir hätten auch nur annähernd
das Material zu einem nenen Kirchengesangbnch. Es fehlt der Ersatz
für den auszuschaltenden alten Liederbestand. Schwer ist es nicht, zu
erklären, warum unserer Zeit das Bekenntnis- und Gemeindelied
mangelt.

Setzen wir aber den Fall, wir hätten, was wir in Wirklichkeit
nicht haben. Nehmen wir an, wir hätten einen ausreichenden religiösen
Liedervorrat moderner Herkunft, der sich nach Inhalt und Sangbarkeit

für den Gemeindegebrauch eignete, wäre es dann ratsam, unter
dem alten Liederbestand unserer Gesangbücher aufzuräumen?

Gewiß könnten wir gegen hundert unserer Gesangbuchlieder
ruhig entbehren, ohne daß von einem religiösen Verlust gesprochen
werden könnte. Aber die oben zitierten, die Lieder eines Luther,
Meyfart, Gerhardt, Zinzendorf u. a., mögen sie nns in manchem
noch so fremd anmuten, — möchten wir sie wirklich missen? Wir
wagen's kaum zu denken. Und wenn wir's zur Stunde noch möchten,
fei es aus Oberflächlichkeit oder aus einem in banale Nüchternheit
ausgearteten Ehrlichkeitstrieb, fo dürften wir's nicht.

Vom Schillerjubiläum find wir ausgegangen und haben mit
guter Ueberleguug zugegeben, daß rmser Denken zur Stunde recht
weit abliegt von Schillers idealistischer Gedankenwelt. Aber wenn uns
Abgründe einer veränderten Weltanschauung von Schiller trennten,
könnten wir doch kaum ernstlich wünschen, daß nnsere Kinder
aufwachsen, ohne Schiller kennen gelernt zu habeu.

Dasselbe werden wir anzuwenden haben auf unsere
Gesangbuchlieder der älteren Art. Sie mögen uns zur Stunde in manchem



— 95 —

noch so sehr befremden, nnr sind dvch einmal nicht zu unserem
Schaden durch sie hindurchgegangen. Unvermerkt haben wir von
ihnen ein Stück Religion empfangen und nicht das Schlechteste.
Luthers dramatische Auffassung vom Kampf zwischen Gut und Böse
(vergl. das Lied: Ein feste Bnrg ist unser Gott), die Ewigkeitshoffnung

der Zeit des dreißigjährigen Krieges, die das Allerschwerste
erträglich gemacht hat (vergl. das Lied: Jerusalem, du hochgebaute
Stadt), das Geureinschaftsbewußtsein der alten pietistischen Kreise mit
seinem Trost und seiner sittlichen Macht (vergl. das Lied: Herz und
Herz vereint zusammen sucht in Gottes Herzen Rnh'), das find
religiöse Kräfte, bei denen wir einmal in die Schule gegangen sind
und denen wir weit mehr verdanken, als wir für gewöhnlich wissen.
Uns selbst kann man diefe Dinge nicht mehr nehmen, wenigstens nicht
ganz, auch wenn ihre klassischen Zeugen, die Kirchenlieder, aus dem
Gesangbuch verschwinden sollten. Aber was muß eine Generation
entbehren, die aufwachsen würde, ohne bekannt geworden zu fein mit
der Gedankenwelt dieser intensiv religiösen Zeiten! Sie entbehrte
nichts Geringeres als die Klassiker des Protestantismus.

Wir mögen einen noch so starken Glauben haben an neue,
moderne religiöse Ausdrucksformen — ohne Anknüpfung an das beste
Alte ist eine religiöse Wiederbelebung weder möglich noch wünschbar.
Wir wünschen sehr, daß das gegenwärtige Geschlecht seinen Weg zu
Gott gehe, daß aus der Vergangenheit kein Gesetz gemacht werde
(vergl. Dr. Barths Ausführungeil in Nr. IV d. Bl.). Aber wir wünschen
ebenso tief, daß keiner diesen Weg gehe ohne das Bewußtsein: andere
vor mir gingen ihn auch schon, und stark und ruhig, nicht wie Irrende.
Ja, wir müssen wünschen, daß auch der neue Weg zum alten
Gott wenigstens durch Luther und die altprotestantische
Frömmigkeit hindurchgehe uud durch den Pietismus in
seinen besten Vertretern.

Dabei betonen wir das „hindurch". Es gilt nicht, ältere religiöfe
Ausdrucksformen unserer Zeit aufzudrängen. Das weifen wir weit
von uns. Nichts wäre verfehlter, als in unsere gegenwärtige Kultur
mit Gewalt eine starke Jenseitsbestimmung hineinzutragen oder Luthers
Bild vom Kampf Gottes mit dem Teufel oder auch eine pietistische
Jesusverehrung. Aber es geht sicherlich nicht ungestraft ab, wenn wir
tun, als wären diese Dinge nie dagewesen oder anch als feien sie

„überwundene" Religionsformen.
Halten wir uns an ein neutrales Beispiel. Die Frömmigkeit

des heiligen Franz von Assisi — wir reden hier nicht von feiner
ästhetischen Bedeutung — steht sicherlich unserer gegenwärtigen Kultur
um vieles ferner als Luther und der große Pietist Graf Zinzendorf.
Dennoch hat man in den letzten zwei Jahrzehnten gelernt, die fromme
Unmittelbarkeit des heiligen Franz, seinen kindlichen Optimismus und
andere Züge seines Wesens als Kräfte zu erkennen, die auch uus
uoch etwas zu sagen haben. In höherem Maß gilt dies von Luther



- 96 —

und seinen besten Nachfvlgern, wie sie in imserem Kircheugesangbuch
heute uoch zu uns sprechen. Sie cms dein Bewußtsein der protestantischen
Gemeinde zu entfernen, bedeutete einen unabsehbaren religiösen Verlust.

Versucht hat mcms auch schon. Immer war eine Berflachnng
die Folge oder vielleicht besser gesagt die Begleiterscheinung.

III.
Vvn hier ans aber, meinen wir, ivird sich ein neues,

klareres Urteil über Wert nnd Unwert nnserer älteren
Kircherilieder ergeben. Einige unter ihnen, allerdings eine beschränkte

Zahl, stehen wic Paul Gerhards „Befiehl du deine Wege" über der

Zeit. Sie bieten uns keinerlei Schwicrigkcit dcs Mitempfindens. Den
Rest teilen wir in zwei Gruppen. Dic erste Gruppc sind die ästhetisch

minderwertigen, die nicht vicl anderes sind, als gereimte Glanbens-
und Sittenlehre. Sie mögen fallen. Je ferner wir einer Periode
religiöser Dichtung zeitlich stehen, desto größer ist unser Recht der
kritischen Auslese.

Die zweite Gruppe sind die Kirchenlieder, die einmal als
typischer, besonders bezeichnender Ausdruck der Frömmigkeit ihrer Zeit
über das Niveau der Durchsclmittsdichtung herausragen, dann aber
auch ästhetisch cinen bleibenden Wert beanspruchen dürfen. Diese
Lieder müssen wir festhalten. Es liegt im Jntcresse jeder religiösen
Weiterentwicklung, daß sie an dic Frömmigkeit anknüpft, die iu ihnen
zum Ausdruck kommt.

Wir kennen überhaupt kein besseres Mittel, mit der Frömmigkeit
vergangener Zeiten in Verbindung zil treten, als die religiöse Poesie.
Hier hat sich jeweilen die Religion in konzentrierter Form niedergelegt.

Ja, die Bekanntschaft mit der religiösen Dichtung einer Zeit
ivird hcinfig geeignet sein, ein falsches, ungerechtes Urteil zn korrigieren.
Wic viel hat man gescholten über die Orthodoxie. Und doch hat sie

ja den herrlichen Paul Gerhardt gezeitigt init seiner köstlichen
Einfachheit und naiven Frömmigkeit. Wie oft hat man den Pietismus
eine schlechthin schwärmerische, uurrchige Bewegung genannt. Dennoch
verdanken wir gerade ihm das einfach-ruhig dahintönende Lied Zinzen-
dorfs „Jesu geh'voran" mit der unvergleichlich wohltuenden Strophe:

Solls uns hart ergehn — laß' uns feste stehn
Und auch in den schwersten Tagen
Niemals über Lasten klagen,
Denn durch Trübsal hier — geht der Weg zu dir.

Ferner können ivir sagen, daß Luthers persönliche Frömmigkeit
kaum je so tief ius Volk gedrungen und sv allgemein bekannt
geblieben wäre, wenn wir sie nicht in einigen seiner Lieder besäßen,

„Eine feste Burg" — „Aus tiefer Not schrei ich zu dir" — das
Weihnachtslied ,',Gelobet seist du Jesus Christ" — das ist Luthers
Frömmigkeit auf einem Blatt: Mut, Demut, kindliche Freude. Wir
müffen jeden bedauern, der mit diesen Liedern nie bekannt geworden



— 97 —

ist, sowie mit ihren Gegenstücken aus Paul Gerhardt: „Ist Gott sür
mich, so trete gleich alles wieder mich" — „O Haupt voll Blut und
Wunden" — „Geh' aus, mein Herz, und suche Freud".

Von einer Preisgabe unseres älteren protestantischen Liederschatzes

darf nie und nimmer gesprochen werden. Ja, wenn wir eine

Aufgabe haben, wird's die sein, ihn wieder viel allgemeiner zil unserem
Eigentum zu machen, als dies in den letzten Jahrzehnten der Fall war.

Noch aber sind wir die Antwort auf die Frage schuldig: Wie
kommen wir über das weg, was uns an so vielen dieser
Lieder befremdet, vielleicht sogar abstößt, weil cs unserer eigenen
religiösen Begriffswelt entrückt ist? Wir meinen hauptsächlich das,
was man so landläufig ihre Orthodoxie ncnnt. Hier giebt's doch kein
„zurück". Dieses Opfer des Verstandes und der Einsicht können ivir
nicht bringen, auch wenn es sich, wie bei einzelnen dieser Kirchen-
lieder, um ästhetisch ganz Hervorragendes handelt.

Gewiß. Dieses Opfer verlangen wir auch nicht. Was ivir
verlangen zur Ueberwindung dieser Schwierigkeit ist allerdings auch nicht
ganz wenig. Wir glauben aber, daß gerade unsere Zeit allmählich
dazn imstande ist.

Wir verlangen nämlich die Fähigkeit, ja nur den Willen, sich

in die Zeit zurückzuversetzen, in der diese Lieder entstauben sind. Das
„Nachempfinden aus der Zeit heraus", das glauben wir ist das
Geheimnis, Es tritt nns vieles sofvrt iuuerlich näher, wenn wir nns
die Mühe uehinen, es zu hören als Klang aus seinen eigenen
vergangenen Tagen. Selbst das «^.vs ZVIsnnr Arutw piena!» ist für
einen aufgeklärten Protestanten des zwanzigsten Jahrhunderts kein
leeres Wort, wenn's in den gothischen Buchstaben eines ländlichen
Malers nnter der Tünche einer alten Kirchenmauer zum Vorschein
kommt. Oder, nm ein anderes Beispiel zn nennen, die bekannte
Verdeutschung des ambrosianifchen Lvbgesangs, „Großer Gott, wir loben
dich, Herr wir preisen deine Stärke", deren lateinisches Original aus
dem 4. Jahrhundert stammt, bekommt wenigstens in ihren ersten und
letzten Strvphen eiu eigentümliches Leben heute noch. Man muß sich

nur daran erinnern, daß dieses Lied vor einem Jahrtausend mitgewirkt

hat, in unbändige Germanenstämme eine höhere sittliche Krrltur
und Gvttesvorstellung hineinzutragen. Das Nachempfinden aus der
Zeit aber, das hier möglich ist, muß doppelt erreichbar seiu, Ivo es
sich, wie bei unseren protestantischen Kirchenliedern, um Aeußerungen
des frommen Herzens handelt, die uns zeitlich so viel näher stehen.

Daß wir ivirklich mit diesen: „Nachempfinden" nicht zn viel
verlangen, fcheint uns nichts besser zn beweisen, als das Lutherlied „Eiu
feste Burg". Wir glaubeu uicht, daß es je populärer war, als zur
Stunde. Sicher wird es heute viel tiefer gewürdigt und allgemeiner
gesungen, als vor hundert Jahren. Unserer Zeit war es vorbehalten,
es das Nationallied aller Deutscheu zu tanfen. Und dvch ist es reich
an religiösen Vvrstellungeu uud Ausdrücken, die uns keineswegs mehr



— 98 —

geläufig sind. Hier ist man offenbar über die oben ausgeführten
Schwierigkeiten bereits hinweg gekommen. Was hat dieses Wunder
bewirkt ?" Gewiß nichts anderes, als die wiedererwachte Fähigkeit, sich

in die Gedankenwelt der Reformation zurückzuversetzen. Das starke
Interesse an jener Zeit. Die geschichtliche Erforschung der Reformatious-
epoche und ihre populäre Darstellung. Auch ihre einzigartige
Verarbeitung dnrch neuere Dichter. Gustav Freytag uud C. F. Meyer
und neben ihnen nicht wenige andere haben mitgeholfen, uns das

Lntherlied trotz allem Befremdenden in Form und Inhalt
„nachempfinden zn lassen" aus der Zeit heraus, in der es wurde.

Warrun svllte Aehnliches nicht möglich sein für Valerius HerberqerS
1627) „Valet will ich dir geben/ du arge, falsche Welt" säurt

seiner Schlnßstruphe:

Schreib meinen Nam'n aufs beste

Ins Buch des Lebens ein
Und bind mein Seet' fein feste

Ins schöne Bündelein
Der, die im Himmel grünen
Und vor dir leben frei;
So will ich ewig rühmen,
Dafz dein Herz treue sei.

vder für Gerhardts „Nun ruhen alle Wälder" einschließlich die so

viel bemäkelte Strvphe:
Breit' aus die Flügel beide,
O Jesu, meine Freude,
Und nimm dein Küchlein ein!
Will Satan mich verschlingen,
So laß die Engel singen:
Dies Kind soll unverletzet sein.

Warum uicht ebenso für Gottfried Arnolds „O, Dnrchbrecher
aller Bande, der du immer bei nns bist" und für Ziuzcudorfs „Herz
uud Herz vereint zusammen"

Man ivird uus endlich sagen! Das ginge alles bis an die

orthodoxen Glaubenssätze. Wo die wiederkehren iu ihrer Starrheit,

versagt uus auch bei gutem Willen das Nachempfinden. Aber
ivarum denn? frageil lvir. Wenn's uns heute starre Glaubenssätze
sind, was mcineu ivir deuu, daß cs für jeuc ivarcu? Für sic ist's
lebendigc Religivn gcwcseu. Wenn die Evangelischcu in Kvniggräz
an ihr Stadttvr schriebcn: „Das Blnt Jesu Christi macht uns rem
vou allen Sünden", war's gewiß keine Formel, so ivenig, wie ivcnn
die Gattin des Großen Kurfürsten vvn Braudenburg iu ihrcm nvch
hclltenicht übertroffenen Österlich „Jesus, meincZnvcrsicht" gesuugcu Hut:

Dieser meiner Augen Licht
Wird ihn, meinen Heiland kennen,
Ich, ich selbst, kein andrer nicht,
Wcrd' in seiner Liebe brennen



— 99 —

Man mache dic Probe, und man ivird erfahren, daß gerade die
Kirchenlieder, wie etwa auch alte Grabschriften, uns die Glaubenssätze
jener Zeit menschlich nahe bringen können. Wir erinnern zum
Vergleich an die rührende Grabschrift, die Luther seiner früh verstorbenen
Tvchter Lehnchen verfaßt hat:

Hier schlaf' ich, Lehnichcn, Doctor Luthers Töchterlein,
Ruh' mit allen Heiligen in meinem Bettlcin.
Die ich, in Sünden war geboren,
Hütt' ewig müssen sein verloren,
Aber ich leb' nun und hab's gut,
Herr Christe, erlöst mit deinem Blut.

Es braucht dvch nichts als etwas guten Willen uud Fähigkeit
dcr Rückverfetzung, um diese „theologischen" Sätze sehr menschlich
nachzufühlen. Und ganz dasselbe gilt'vou ungezählten Stellen ans
nnseren Kirchenliedern.

Gewiß ivird man nns am Ende entgegenhalten, daß init diesem
„Nachempfilndcnwcrden" denn dvch der Zweck des Kirchenliedes
uicht erfüllt sei. Es müsse der Ausdruck sein können für nnsere
Gegenwartsreligivn. Sicherlich. Wenn wir das Kirchengesangbuch zur
religiös-literarische» Anthologie herabdrückeu, ist's nicht mehr das
Gemeindebuch, das es sein soll. Seiue religiöse Bedeutung ist historisch
gerettet, ebenso wird es gerechtfertigt seiu in seinein literarischen nnd
ästhetische» Wert, aber es steht iiicht mehr drin in der Gegenwart.

So schlimm steht's nun aber doch uoch lange nicht. Die Menge
der Lieder und Liederstrophen in unserem Gesaugbuch ist. uvch über-
grvß, die uns dnrchans mit der Kraft der Gegeuwartsreligivu erfassen.
Wo ivir aber das „Nachempfinden aus der Zeit heraus" zu Hilfe
rufen, ist in den seltensten Fällen gesagt, daß es dabei bleiben muß.
Wir glaubeu svgar, daß in der Regel dieses Zurückkehren iu die
religiöse Welt vergcmgeuer Tage sich steigern kann zu einem religiösen
Miterleben, das weit über dem bloßen Nachempfinden steht. Nicht
sv, daß wir von Neuem uns die Glaubenssätze, die Thevlogie zu eigen
machten, von der nns eine ganze Welt trennen mag. Aber wir iverdcn
ansaugen, aus diesen Sätzen, seien es nun orthodoxe oder pietistischc,
dcn religiösen Pnlsschlag herauszuspüreu, das, was im wcchsclnden
Kleid menschlicher Worte ewig als dasselbe wiederkehrt.

Wir haben bereits an Luthers „Ein feste Burg" bewiefcn, daß
dies möglich ist und nicht nur in den Köpfen dercr existiert, die als
Bcrtrcter unserer gegenwärtigen Geistcskultur das crltc Kirchcnlicd für
nns religiös zu erhalten suchen. Warum sollten ivir nicht dusselbc
crlebcu au Paul Gerhardts:

Ich, ich und meine Sünden,
Die sich wie Körnlein finden
Des Sandes an dem Meer,
Die haben dir erreget
Das Elend, das dich schlüget,
Und deiner Marter ganzes Heer.



— 100 —

oder an der Stelle aus seinem lyrisch hochbcdentsamen „Geh' ans,
mein Herz, uud suche Freud"

Ach, denk' ich, bist du hier so schön
Und lassest uns so lieblich geh'n
Auf dieser armen Erden:
Was will doch wohl nach dieser Welt
Dort in dem reichen Himmelszelt
Und güldnen Schlosse werden.

Welch hohe Lust, welch Heller Schein
Wird dort in Christi Garten sein;
Wic muß es da wohl klingen,
Da so viel tausend Seraphim
Mit eingestimmtem Mut und Stimm
Ihr Hallelujah singen?

Das Gleiche gilt für ungezählte andere Stellen, Es gibt eiuen
Weg, nm diese „gegenwärtig" zu machen, cs nicht nur uachzufühlcu,
sondern beglückt und gestärkt mitzuerleben, wenn z. B. der schwer-
kraule Mann Wolfgang Christof Dehler (1660—1722) sein Lied anhebt:

Wie wohl ist mir, du Freund der Seele,
Wenn ich in deiner Liebe ruh',
Ich steig' aus dunkler Schwermutshöhle
Und eile deinen Armen zu

oder wenn Johann Siegmuud Kuuth (1700—1779) die Christcu-
hvffnuug vou zwei Jahrtausenden in seine Sprache umschreibt iu dcm
Lied, zn dem man immer wieder zurückkehrt, wcnn man's einmal
kennen gelernt hat:

Es ist noch eine Ruh' vorhanden,
Auf, müdes Herz, und werde Licht!

Von Panl Gerhardt find wir anSgcgangcn, zu ihm kehrcu
wir zurück. Wie lvir hoffen, können wirs tun mit crncutcr Frcudc
darüber, daß wir ihn haben, und ohne Sorge durum, daß ihu uus
das veränderte Deukeu der Zeit rauben konnte, odcr doch uufercu
Kiuderu. Wir sind ihrn tun ein Jahrhundert ferner gerückt, das eiuen
weit größereu Abstand bedeutet als vorher zwei. Deuuvch dürfen ivir
ihn, wie wir glaubcu, mit grvßcrem Recht den „unsern" neuuen als
die, welche die letzte Jahrhundertfeier seiner Geburt mitmachtcu. Was
an feiuer Dichtung überzcitlich ist, besitzen ivir so gut, ivie damals.
Für das aber, was das Klcid seiner beschränkten Zeit trägt in Ge-
dankeu uud Altsdruck, besitzen wir die Fähigkeit des Vcrstchcns nnd
Nachempfittdcus mehr als je, seitdem dic einzclueu Glaubeussätzc
seiner Tage nicht mehr Allgemeinbesitz der prvtestantischcn Wclt sind.

B. Hartmann.


	Unsere Kirchenlieder : ein Wort zum Verständnis und zur Verständigung

