
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 1 (1906-1907)

Heft: 1

Artikel: Zur religiösen Situation der Gegenwart

Autor: Ragaz, L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-131454

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-131454
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 4 —

erbaulichen Austausch religiöser Erfahrung Platz machen, wo die Worte
gefunden sind, die die Zeit braucht, und das Bekenntnis, in dem sie

Frieden findet, wo die religiöse Poesie die Aufklärungsarbeit ablöst
und die Unruhe verschwindet, die dem Suchen eigen ist.

Heute liegen diese Zeiten, wo nicht für den Einzelnen, so dvch für
die Allgemeinheit noch in weiter Sicht. Sie werden um sv eher kommen
können, je größer die Zahl derer wird, die an ein Neu werden
in religiösen Dingen glauben, uicht nur au eiue mühsame
Konservierung des Alten lind Hergebrachten nnd, sei es mit uns vder
neben uns, mntig an die Aufgabe herantreten, die nns Gvtt durch
die Gegenwart zuweist. B, Hartmann.

Sur rellglösen Situation Ser Segenwart.

JUie „nenen Wege" möchten, ivie schvn der Name andentet, nicht
D blvß ili die Erörterung alter Prvbleme nnd Streitpitiikte mit

eintreten, sondern vor allem dem neuen Leben dienen, das sich in
der Gegenwart regt. Sie möchten au die Aufgubeu herautreteu, die

gerade unserem Geschlechte gestellt sind, seine Schmerzen mittragen,
sein Sehnen verstehen, sich an seinen Hvffuuttgen erquickeu uud feilte
Arbeit teilen. Ihre Voraussetzung ift also, daß es svlche neuen Ziele
und Aufgaben gibt, denen fich zu versagen Pflichtverfäumuis wäre,
Unfähigkeit, Gottes Stuude zu verstehen uud ihr zu dieueu, Alls
dieser Annahme stammt die Begeisterung, der sittliche Zwang zn dcr
neuen Arbeit. Wv sind denn diese neuen Aufgaben zu suchen?

Sic müssen in der religiösen Lage der Gegeuwart zu fiudcu
seiu. Diese ill ihrem gauzen Umfang zu zcichucu, ivärc eiu kühnes
Unternehmen. Das Folgende ivill daher nur eiue ganz dürftige Skizze
sein. Sie erstrebt keine Vollständigkcit imd kcincu Farbcuglauz, Auch
versteht es sich vvn selbst, daß sie sich nicht als vvjcktiv giltiges
Geschichtsbild gibt, svndcrn bloß als cine, allerdings durch möglichst viel
Tatsachenmaterial begründete, persönliche Ansicht des Schrcibendeu.
Voii andern Standorten aus mag die Welt ivieder ctwas anders
aussehen. Aber in der Hauptsache ivciß cr sich dvch init vielen, ja
eigentlich mit allen Zeitgenossen, die nicht selbstzufriedcil auf dem

Bestehendeil ansrnhen, darin einig, daß eiuc ncue Welt im Werden
ist, daß nene Wege sich auftuu, auf die zu treten ivir mit
Bescheidenheit und Mut uus entschließen müssen.

I.
Wenn ivir die Eigentümlichkeit dcr ncueu Lage erkcuucn wollen,

so mag uns dazu am bestell eine Vergleich uug mit der letzten religiösen
Bewegnng dienen, die wir gehabt haben. Ich denke nn das Auftrctcu



— —

der „Reform" in den sechziger und siebziger Jahren, die das schweizerische
Pendant des deutschen „Protestantenvereins" war, aber wohl tiefere
Wurzeln im Volksleben schlug als dieser. Damals entstauben unsere
kirchlichen Parteien, als Gegensatz zur Reform die „positive" und
als Verbindung zwischen beiden die der „Vermittler", die aber auf
die theologischen Kreise beschränkt blieb. Damit wurden die Flußbette
gegraben, in denen, wie jedermann weiß, für Jahrzehnte nnser religiöses,
oder doch, wenn dieser Ausdruck zu hoch gegriffen scheint, miser
kirchliches Leben zog. Daß damals ivirklich Leben entstand, ist unbestreitbar.

Um >vas handelte es sich nnn in diesem ganzen Zeitabschnitt?
Es war, um es in größter Kürze zu sagen, ein Kampf ums
Dvgma; wobei ich uuter „Dogma" nicht jede religiöfe Lehre
überhaupt, sondern bloß die kirchlich

'
sunktivnierte Glaubenslehre verstehe.

Die Frage war, wie sich das durch die kirchenfreie Natnr- und
Geschichtswissenschaft gewonnene neue Weltbild zum apostvlischeu Glaubensbekenntnis

verhalte. Es wnrde gestritten über die Bibel: ob und wie
weit der durch deu Zaun der alten Jnspiratiouslehre geschützte
Bibelbuchstabe eine freie geschichtliche Erforschung seiner Entstehung und
Bedeutung (die sog. Kritik) erlaube und welches deren Konsequenzen
seien; über das Wunder: vb die moderne Natnrauffassuug eiue
Durchbrechung des gesetzlichen Znsammenhanges der Naturvorgänge durch
übernatürliche Eingriffe zulasse oder uicht; über das Christusdogma,
die Gottheit Christi, die Bedeutung seines Todes, seine übernatürliche
Geburt und leibliche Auferstehuug (Christologie) : ob fie zum festen
nnd ursprünglichen Bestand des Christentums gehörten oder nicht.
Die Frage war, ob trotz der Abstreifung der Dogmen- und Wunderhülle

von Bibel und Lebeu Jesu dieser doch der Meister und Erlöser
bleiben nnd das Christentum bestehen könne nnd ob trotz
ungehemmter freier Bewegung eine kirchliche Gemeinschaft möglich sei oder
nicht. Daneben gingen allerlei Untersuchungen über Wesen und Recht
der Religion im allgemeinen und insbesondere im mvderuen Geistesleben

her. Das war die eigentliche Arbeit dieser Epoche, die damit
nur den vor hundert Jahren in der Aufkläruugszeit begonneneu
Prozeß fortsetzte.

Wenn die kirchliche und theologische Arbeit der Epoche diesen
Charakter trug, fo gilt das auch von der (in keinem Zeitalter fehlenden)
Bestreitung des Christentums; sie war ebenfalls vorwiegend ein
Kampf gegen das christliche Dogina. Es war die Aera Vogt und
Büchner, also des Materialismus, aber auch des triumphierend auf-
steigendeu Darwinismus. Die Aufgabe der Verteidiger der christlicheu
Weltanschauung war, das Recht des Geistes überhaupt zu vertreten.
Es war die Zeit, da der erste, von der neuen Naturwissenschaft,
Technik und gesteigerten weltlichen Kultur erregte Rausch die Menschheit

erfaßte. Die Oppvsitivn gegen das Christentum und die religiöse
Weltansicht überhaupt hatte noch viel von der Negativnslust und
Zerstörungsfreude des Knaben an fich, der dem Druck der Schule



entrvnnen ist und uuu seine Aufgeklärtheit zeigen ivill. Die von Gvtt
befreite Welt bot unbegrenzte lockende Aussichten. Was mußte uun.
da die alten Fesseln gefallen waren, auf Grund der neuen Wissenschaft
und Technik nicht alles geleistet werden! Mit einer kindlichen Freude
zeigte man immer wieder, wie vvr der neuen Naturerkenntnis der

Schöpfungsbericht der Bibel uicht bestehen könne, Moses durch Darwin
widerlegt sei, und meinte damit vhne weiteres den alten Gott
entthront zn haben. Sv benutzte man auch die ersten allgemein bekannt
gewordenen Ergebnisse der freien Bibelforfchnng, nm das Ende des

Christentums zu proklamiereu. Denn: fällt der Purpur, fo muß auch
der Herzog nach, ist es mit dem Dogma aus, fo auch mit dem Christentum.

David Friedrich Strauß hat im Anfang der siebziger Jahre des

letzten Jahrhunderts, als sie auf dem Höhepunkte stand, in seinem

„alten und neuen Glauben" diese Denkweife klassisch formuliert,
Höckels „Welträtsel" bezeichnen, trotz ihres Erfolges, ihr Ende; sie

ziehen, ohne es zu wollen, die Bilanz der Epoche und das Ergebnis
ist: Bankerott.

Denn darüber scheint mir kein Zweifel möglich, daß dieser

Kampf ums Dogma und gegen das Dogma, so lebendig er noch
scheint, doch seine Zeit gehabt hat. Er mag noch so viel Lärm machen,
den Ort, wo die unserer Zeit eigentümlichen Kräfte schaffen, bezeichnet
er nicht mehr. Es ist damit so gegangen, wie es in geistigen Kämpfen
üblich ist: es tritt kein Gegner ganz vom Schlachtfeld ab, noch weniger
erklärt sich einer für ganz besiegt, immer wieder tauchen die alten
Gegensätze nnd Probleme auf nnd erregen Waffenlärm, aber trotzdem
verschiebt sich der Streit ganz unmerklich. Neue Fragen -treten auf,
neue Gruppierungen entstehen. Jn diesem Sinn ist das lebendige
Interesse der Gegenwart vvm Kampf ums Dvgma gewichen. Die
Richtigkeit dieser Behauptung wird durch die Tatsache, daß er gerade
jetzt in der evangelischen Kirche von Deutschland (und Frankreich) eine

große Rolle spielt, nicht umgestoßen. Er ist ein Kirchenstreit, ein

„Mönchsgezänk", erregt durch Konsistorien und Synoden, nicht durch
das religiöse Suchen des deutschen Geistes, das sich auf ganz anderen
Linien bewegt. Er ist höchstens eine Begleiterscheinung der neuen
religiösen Bewegung; denn wenn im Frühling der Saft in die Bäume
steigt, fo verjüngen sich zeitweilig anch Halbdürre Aeste. Im übrigen
aber mag das Dogma wohl noch Lärm machen und Aerger bereiten,
eine lebendige Macht in der geistigen Entwicklung ist es vorläufig
nicht mehr, weder negativ noch pvsitiv.

Noch viel mehr als für Deutschland gilt das allerdings für die

Schweiz. Hier hat der Kampf für die Freiheit vom Dogma mit einem
entschiedenen kirchlichen Siege geendigt. „Fälle", d.h. Maßregelungen
von Pfarrern um dogmatischer Ketzereien willen, wie sie dranßen im
Reiche an der Tagesordnung find, scheinen bei uns undenkbar. Damit
ist Raum für andere Arbeit geschaffen. Die Diskussionen über
Bibelautorität, Wunder, dogmatische Gottheit Christi mögen immer noch



- -
da und dort stattfinden, nnd für Einzelne mag immer noch anf diesem
Punkte die religiöse Entscheidung fallen, aber Nenes wird hier nicht
mehr gesagt; man ist sich darin auch vielfach nahe gekommen und
jedenfalls fiuden wir das religiös suchende Geschlecht vom Gegeu-
wartstypus nicht mehr an dieser Stelle. Darum entsprechen —
nebenbei gesagt — die kirchlichen Parteiformen in so peinlicher Weise
der veränderten Situation nicht mehr. Sie werden durch das neue
Leben zersprengt oder erstarren, wenn sie es abwehren. Diefe Formen
mögen noch leben, so lange sie können, wer aber eine Aufgabe darin
steht, sie zu pflegen und zu mehren — nun, der soll seine Freude
daran habeu, wenn er kann.

Auch die Opposition hat eine entsprechend veränderte Haltung
angenommen. Deklamationen gegen das Dogma machen wohl noch
auf das Heer der Oberflächlichen oder Rückständigen Eindrnck.
Rückständig kann in dieser Hinsicht auch eine im übrigen aufsteigende
Schicht sein, wie die sozialdemokratische Arbeiterschaft, die sich nun
von dem Aufklärungsmahle nährt, von dem das Bürgertum
aufgestanden ist. Sonst aber sind die alten Freigeisterfahnen ziemlich
verblaßt. Nur die Borniertheit eines gewissen Kirchentums verleiht ihnen
voir Zeit zu Zeit durch Kontrastwirkung einen gewissen Glanz. Im
übrigen zeigt die Welt heute ein ganz anderes Gesicht.

II.
Deuu die Welt hat seither ewige Erfahrungen gemacht, aus die

sie nicht gefaßt war. Sie hat Zeit gehabt, es auf mannigfache Weise
ohne Gott zu versuchen, das Ergebnis war eine recht deutliche
Enttäuschung. Man vernimmt nicht mehr viel vvn jenem ersten Freiheitsjubel;

das grüne Land, auf dem man sich tummelte, ging rasch in
wegloses Dickicht über, wenn nicht in Sumpf oder Wüste. Der Stolz
auf die moderne Kultur hat einer kleinlauten Stimmung Platz gemacht,
die Botschaft von der welterleuchtenden und welterlösenden Wirkung
der Naturwissenschaft macht nur noch auf fehr Unwissende den alten
Eindruck. Es ist eine nicht wegzuleugnende Leere entstanden und aus
ihr hebt sich empor — der Altar des unbekannten Gottes. Die
religiöse Stimmung ist über die Gemüter gekommen wie der Dieb in
der Nacht. Wie viel damit gewonnen ist, soll hier nicht untersucht
werdeu, auch weuu man diese Stimmung mehr der Aesthetik als der
wirklichen Frömmigkeit zurechneu will, bleibt sie doch das bedeutsamste
Symptom der veränderten geistigen Lage.

Zu diesem Umschlag hat die soziale Bewegung nicht wenig
beigetragen. Sie hat die Gemüter nns Kulturhochmut und
Weltsattheit aufgerüttelt, indem sie ihnen die Gewitterwolken am Himmel
zeigte, die am hellen Tag dieser vermeintlich so wohlgeschaffenen neuen
Welt plötzlich aufgestiegen waren, die Abgründe, an die man mitten
im schönsten Knlturoptimismus gelangt war. Die erste Frucht des



— « —

Erschreckens war eine ethische Bewegung. Die Verrohung und Eut
seeluug >var über Nacht sv grvß gewvrden, daß tiesere Gemüter die

dringende Nvtivendigkeit einsahen, die edleren Güter des Menschentnms
vor dem Untergang zll schützen. Der nächste Ziiflnchtsvrt, der ihnen
erreichbar erschien, war die sittliche Bcfinnllng. Wir erlebten ein
bnntes, aber intensives ethisches Snchen. An die Stelle jenes knltnr-
nnd weltfrendigen Optimismus, der allerdings nvch bis gegen Ende
des Jahrhunderts aushielt, trat immer eutschiedeucr die pessimistische

Gesellschaftskritik. Kunst und Wisseuschaft Verbündeten fich, um
sv recht mit Lnst alle verchüllcudeu Biudeu vvu den Schwären am
Leibe der Gesellschaft zll reißen; Ibsen, Zola, Tolstoi und Nietzsche

wurden, jeder auf andere Weise, die Führer im Sturm auf die alten
fittlicheu und svzialeu Ordnungen; eine Reihe vvu ethischen und
politischeil Kämpfen! gegeil Alkvhvl. geschlechtliche Laster, Militarismus
li. a. m. setzten diese Kritik in praktischen Ernst um. Es kam zu
viel Wust und Jammer znm Vorschein, als daß schwuugvolle Phrasen
nvch Hütten vorhalten möge». Sv wurden Kulturhochmnt imd
Selbstzufriedenheit, aber auch naivere Fvrtschrittsbegeisteruug wenigstens bei
allen Tieferen abgelöst durch Schmerz und Hoffnung, Schmerz über
die Unznlänglichkeit unseres jetzigen Wesens und Hvffuuug auf deu

Aufbruch helfender Kräfte. Es ist so recht eine Zeit der Sehnsucht;

das ist aber doch wohl religiöfe Stimmung.
Sie ist auch dn zu erkeuuen, Ivo man es nicht Wort haben

will. Mail hat schon vft gezeigt, daß die trvtz des Scheines
wissenschaftlicher Sicherheit alle nüchterne Berechnnng dvch weit überfliegende
Zllkunftshvffilung der Svzinldemvkrntie eigentlich religiöser Art und
der Stimmung des Urchristeutums wahlverwandt sei. Auch die Gegner
des Christentnins ivollen hellte nachdrücklich Religion. Der Mvnismus,
diefer jüngere Bruder des Materialismus, ift mit einem Tropfen
Mystik gesalbt. Er will nach der Meinung seiner bedeutendsten Führer
sich zu einer aus den Tiefen des neuen Weltempfindens heraus-
wachsendeu Einheit des Geisteslebens entfalten, die zuletzt, das Christentum

auf seinem eigenen Gebiete überholend, zn Andacht lind frommem
Schaffen anfblühen svll. Vvn der ethischen Bewegung läßt sich

vollends sageil, daß sie vou dcm neuen Sehnen geradezu aufgesogen
worden sei. Ans diesem nach langer Dürre ivieder vvm Tau der

tieferen Gemütsregungen befeuchteten Boden wächst die zarte Wunderblume

der religiösen Rumantik; daneben aber schießeil auch die alten
lmd neuen Formen der Theosophie üppig in die Höhe. Gründer
neuer Religionen melden sich jeden Augenblick zum Wvrte. während
man anderseits ivieder eifriger als je aus den heiligeil Quellen des

Ostens geschöpftes Wasser hcrbeiträgt, um deu ueuerivachten Durst
nach Mystik zll stillen. Es gibt Buchhandlungen für die Allermodernsten,

die sich nicht genilgtnn können, solche Brunnen in allen Zeitaltern
der Geschichte aufzugraben. Wer hätte vvr dreißig Jahreil darnach
gefragt?



Der Unterschied der geistigen Lage ist klar : an Stelle des Kampfes
ums Dogma ist das religiöse Snchen getreten. Das ist natürlich
nicht eiu absoluter Gegensatz; im Kampfe um das Dogma war auch
religiöses Suchen und das religiöse Snchen kann auch jetzt uvch zu
einem Kampfe nm das Dogma iverdeu; aber misere Fvrmel scheint
mir dvch die Veränderung der Stimmung, die Verlegung des Schwerpunktes

treffeud zu kennzeichne». Wahrend der Kampf mns Dvgma
doch uoch stark deu Charakter eines Kulturkampfes trug, ist die
Bewegung uun von den Vorwerken ins Zentrum vorgedrungen. Das
neue Snchen kümmert sich deshalb auch nicht mehr nm die alten
Gruppierlingeu, es hat „Gläubige" uud „Uuglüubige", pvsitive uud
liberale Christen, Katholiken nnd Prvtestcmten erfaßt; es ist die Welle,
die uns alle überflutete. Mau darf es wvhl sagen: iiicht nach irgend
welcheil glänbigcn vder ketzerischen Dogmen, aber anch nicht nach
„Aufkläruug" ün Sinne eines kulturstolzen Rativnalisruns geht das
tiefste Verlangeil der Zeit, fvndern nach Religion. Das ist so sehr
der Fall, daß es iu Ermaugeluug gMuiderer Nahrung gelegeutlich
mit irgend einem Schivindel vorlieb nimmt.

Dieses Sucheu wcudet sich aber, wenu es ernstere Formeil
annimmt, vor allem dem Christentum zu, das die Menscheu schvn
lauge nicht mehr su nachdrücklich beschäftigt hat ivie gegenwärtig. Diefer
Kampf mn das Christentum, wie mau es nennen könnte, hat aber,
der geschilderten allgeineinen Lage entsprechend, eiue veränderte Gestalt
gewvuneu ; er Hut mehr den Charakter eines religiösen Fragens an-
geuvmmeu. Es heißt lveniger: „Was kann vom bisherigen Christentum
vvr dem mvdernen Weltbild Stand halten?" als vielmehr: „Finde ich
darin Heil und Lebeu?" Das Suchen hält sich darum nicht lauge an
einzelne» Punkten des christlichen Lehrgebäudes auf, die mehr ein
theoretisches Juteresse beauspruchen, sondern drängt direkt zìi Jesus
hin. So erlebeil wir denn das frohe Wunder, daß aus eiuer Zeit,
die voll Naturwissenschaft, Judustrialismns, Realpolitik, Kllltnrüppigkeit
iil Beschlag geuvmmeu schien, Jesus empvrftieg uud den Blick sv stark
auf fich zvg, wie schvn lange uicht mehr. Ueber der Not unserer
religiösen Verwirrung, den Nebelgebilden der nenen Rvmautik, uud den
Größen nnserer weltliche» Kultur erfchie» er uus iu Huhenklarheit,
sv nen llild frisch, als vb lvir erst jetzt ihn recht sähen. Mühelos
beweist er sich als den Hvhepuukt imd Mittelvuukt der bisherigen
Meuschengcschichte uud zieht fortwährend Seeleu au, die ihm am
fernsten zn stehen schienen. Um ihn bcivegeu sich die Gedanke» der
verschiedensteil Kreise; eine Ahnung bewegt die Welt, daß in ihm uvch
Offeubarllilge» liegen, für die »»s bis jetzt die Ange» gehalten waren;
daß er ein Wort an unsere Zeit Hube und zwar ein befreieudes,
erlösendes. Die Menschen sind ivieder genötigt, Jesus „gleichzeitig" zu
iverdeu, d. h. fich zu ihm zll stellen, ivie die Zeitgenvsseu, die ihm
einst begegneten; ih» zu liebe», ih» zu frage» oder auch ihn zu —
Haffe». Ma» haßt aber »nr einen irgendwie Lebendigen. Wenn ivir



— 10 —

in die heutige Welt hmeiiischaueu, su ist cs uns, uls ob die Gedanken

Jesu selbst (nicht die „christlichen") nvch nie so viel Einfluß auf die

Gemüter gehabt hätten, namentlich wenn sie nicht nnter seinem Namen
auftreten, daß sie nvch nie es so kühn gewagt hätten, Realisierung in
dieser Welt zn beanspruchcn. Das Schönste nnd Größte, das als
Tranm und Sehnsucht vder auch als cutschiedcnc Fvrdcruug die Zeit
bewegt, die wichtigsten Linien dcr heutigen Wcltentwicklnng selbst denten
sich ungezwungen als eine Entfaltung dcs vvn ihm Gewvllten und
Begvnneneu.

Daß dieses Fragen nach Jesus,, selbst, ivieder ueue Formen
angenommen hat, ist'lMstvcrstä»dlich?°Dmellcnkritik, Christusdvgma, der
Streit um das Mirakel sind ihm Ncbeusachc. Es möchte cinmul zn
Jesus selbst hiu, ohuc sich zu laugc bei diescu Diugeu zu verweilen.
Darin verbündet sich das religiöse Suchen init cinem hocherfreulichen
Zug der neuen Generation, der darnach verlangt, statt dcr
überkommenen Formen der Dinge und den Ansichten über die Dinge, die

Dinge selbst zu sehen, dem gesunden Realismus, der uicht mit
Naturalismus verwechselt werdeu darf. Es tritt vor ihu hiu, der uns
aus den Evcmgelieu durch alle Zutat aus dem Reiche des
Uebernatürlichen, alle geschichtliche Fremdartigkcit und allc großen uud
kleinen Prvbleme der Fvrschnng dvch in seinen wesentliche» Zügen sv

einfach »»d ergreifend entgegentritt und fragt: „Kauust du mir geben,
>vas ich suche: klares, heilendes Gvttesleben?" Mit andern Wvrten:
Wir suchen in Jesus den Lebensführer, nicht die Verkörperung
irgend einer orthodvxen oder liberalen Thevrie. Jefus der Mensch
hat auch für die „positiven" Kreise, soweit sie lebendig sind, den

Jesns des Christusdvgmas verdrängt. Iu seinem Menschentum suchen

wir Offenbarung nud Erlösung. Dieses Menschentnm bannt uns in
feine Gewalt, wir müssen in ihm Gott crfahren nnd fchanen, anders
können wir es nicht. Alles übernatürlich Wunderbare am Leben Jesn
wird nns sekundär neben dem Gesamtwnnder seiner Erscheinung.
Wir lassen die Christvlogie (in Ehrfurcht) stehen und vertiefen uns in
die Bergpredigt. Uns liegt an, zu wissen, ivas er uns über Gott und
Mensch uud deu Sinn des Lcbens, über Schuld, Sorge, Geld, Kampf,
religiöse Formen und Parteien sagt. Wir möchten die Art und die

Bedingungen seiner Nachfvlge kennen, fein Lebensgesetz tiefer verstehen,
bei ihm nnser Verlangen nach dem Gruud der Dinge stillen. Weil
wir aber die deutliche Empfindung haben, daß zwischen Jesus nnd
dem „Christentnm", ja schon zwischen ihm uud seinen ältesteu Aposteln
ein großer Unterschied besteht, ist es nns eine dringende Aufgabe, ihn
nnd sein Evangelium herauszufinden aus deu Auffassungen des

Urchristentums und damit das jetzige christliche Wesen zn messen. Jn
diesen: Sinne ist die Frage nach dem „Wesen" dcs Christentums wohl
die religiöse Hauptarbeit der Gegenwart gewvrden, an der sich durchaus

uicht uur die Theolvgeu beteiligen. Auch Tvlstui und Nietzsche
arbeiten daran mit, jeder anf scinc Weise.



— 11 —

Diese beide» Namen führe» uns eine» Schritt weiter.
Dem nenen Fragen nach Jesus imd dem Wesen des Christentums

entspricht eine neue Oppositivi! gegeu beide. Die Aufgabe,
sich mit deii freuudlicheu und feindlichen Mächten des Zeitalters
auseinanderzusetzen, kann ihueu niemals erspart bleiben — Leben heißt
sich im Kampfe behanpten — aber anch sie ivird beständig neue
Formen anuehmeu. Während in der iiimmehr ablaufenden Epoche
die moderne Natur- und Geschichtslvifsenschaft die Auseinandersetzung
beherrschten, fo find jetzt an ihre Stelle zivei andere Mächte
getreten : die Religionsgeschichte uud die Lebeusauffassuug.

Die R eli g i o u s g e s chich te! Jesus und das Christentum werden
immer mehr in den Zusammenhang der ganzen religiösen Entwicklung
der Menschheit hineingestellt. Sie müssen der Frage standhalten, was
an ihnen original sei, ivas überkvmmcn, müssen sich mit dem Grvßen
anderer Erscheiuungeu vergleichen und darnach werte» lassen. Wer
hätte uicht schvu mit der Behauptung zu tuu gehabt, daß Buddha
grvßer sei als Christus? Diese Betrachtungsweise, die sv recht der
Zeit des vkonvmischen niid ideellen Weltverkehrs entspricht, erhält
besonders durch die iu Ostnsien sich vvllzieheude weltgeschichtliche Krise
einen grvßurtigen Hintergrund. Hier bereiten sich große Dinge vor.
Die Lebensauffassung. Das ethische Suchen der Zeit kommt zu
Jesus mit der Frage, vb er Normen habe für die im Vergleich mit Jesn
Zeit so viel kvmpliziertere mvdernc Welt, genügend hvhe Ideale für das
Verlangen nach höherem Meuscheutum? Kann das Christeutum die
svzialeu Nöte heilen? Kanu es dem Persönlichkeitsstrebeu helfeu?
Wie paßt die Ethik der Bergpredigt zn dem Gesetze des Kampfes nms
Dasein? Ist sie uicht überhaupt iveltveruciueud, lcbensfeindlich?
Göthe, Emerson, Ibsen iverdeu gegeu Jesus aufgerufen nnd Nietzsche
bleibt wvhl nvch lange der geìvaltigc Hervld aller revolntivnären
Stimmungen der modernen Seele. Er wird jedenfalls nvch für geranmc
Zeit eine Epvche im Leben unserer wertvollsten Menschen bleiben.

Auf diesem Felde also iverdeu die Schlachten des „Christentums"
geschlagen werdeu müssen. Hier fließt der Strvm der Entwicklnng.

Zur Anfechtuug vvn außen her und im Zusammenhang damit
hat sich aber feit einiger Zeit eiue innere Kritik, eine Selbstkritik
des Christentums gesellt, die für die religiöse Lage äußerst bedeutsam
ist. Es ist ein deutliches Verlangeu nach religiösem Ernstmach cu
da, als imzweideutiges Symptom, daß wir es wirklich mit einer
religiösen Bewegung zu tuu haben. Auch dariu äußert sich jeuer
stärker gewordene Trieb nach Wahrheit und Realität, von dem ivir
vben geredet haben. Man hat auch in den Kreisen der Entfremdeten
und hier vielleicht erst recht, die Empfindung, daß es uicht mehr
angehe, mit deu höchsten Dinge» ein halb kindliches, halb heuchlerisches
Spiel zu treiben. Was Kierkegaard, der große nordische Kritiker der
„christlichen Welt" vom Standpnnkt deö Urchristentums aus einst in
schmerzlicher Emsamkeit redete, ist mm die Erkeimtuis vieler gewvrde» :



— 12 —

der Widerspruch zwischen Jesus und dem Christentum, dem Reich
Gottes und der christlichen Gesellschaft, dem christlichen Firniß unserer
Zustände uud dein, ivas darunter ist: den hohen Dingen, von denen,
wie in einer Fremdsprache, in der Christenheit geredet wird und der

Armseligkeit der wirklichen Lage. Diese Kritik des Christentums vvn
Jesus aus, die als steigende Flut gegeu das vvrhandcne religiöse und
kirchliche Wesen anstürmt, bleibt nicht uur bei deren Anßenwerken
stehen: dcr Kirche, der sie das Existenzrecht bestreitet; den kultischen

Formen vvn der Tarife bis znr Beerdigung; dcm Religionsunterricht,
sie will vielmehr unser ganzes christliches Wesen umgestalten und
eröffnet Aussichten ans cine ganz ncnc Erkenntnis des Gvttesreiches.
Soliteli ivir uns nicht darüber frcucu, daß der Sturm gekvmmeu
ist? Nun gilt cs wieder Entscheidungen. Wir ahncn im Stnrm den

Atem des schöpferischen Gvttes. Dicsc Kritik des Christentums vvu der

Frömmigkeit her ist ja nicht bloß zerstörender Art, svndern getragen
von starkem Vertranen zu Gvttes Kraft, kühner Zukuuftshoffuuug,
heißer Sehnsucht nach einer siegenden Offenbarung der Hilfe und
Herrlichkeit Gvttes.

Daß aber diese Stimmen nicht ivieder vvm Schlaf der Christenheit

erstickt werden, dafür svrgen nach wie vvr die sozialen
Prublemc. Sie sind der christlichcu Gesellschaft zur Uurichc gesetzt.

Sie stehen so ernst, so nuubweislich da, daß diese sich auf die ivelt-
übcrwiudcudeu Kräfte, die in ihr ruhen, besinnen muß, sie mag dazu
Lust haben oder nicht. Christlich und Svzial müssen sich immer wiedcr
suchen; sv viele nnbcfriedigende Verbindungen sie schon eingegangen
sind, sie werden uicht zur Ruhe kuimnen, bis die echte nnd dauernde
gefunden ist. Diese ivird nach meincr Uebcrzengung dic religiöse
Erneuerung sein, der wir entgegengehen. Religiöses und soziales
S il che » — beide vielfach getrennt fließend und doch zu einander
hinstrebcnd — das dürfte, ivcuu bcide Begriffe weit uud tief genug
gefußt iverdcn, vicllcicht dic umfasscndstc uud einfachste Bezcichimng
uuscrcr religiösen Lage uud Aufgabe seiu.

Hl.
Eine rcligivsc Erneuerung iu grvßcin Stile schciut mir der iu

dcr gewaltigen Gähriuig dcr Gcgenwart ivirkende schöpferischc Willc
zu seiu. Bekanntlich vergleicht mau uusere Zeit öftcrs mit deu Juhr-
hnndertcn, in denen das Christcntuin entstand und grvß wurdc. Noch
zutrcffcudcr wäre vielleicht dic Erinnerung au das dreizchutc
Jahrhundert, init dem niiscrc Epoche jcdcufalls vcrblüffcude Aehnlichkeit
hat. Es erscheint in diesem Sinuc nicht allzukühu, vvn einer ueuen
Refvrmatiou zn sprechen, die nnser christliches Wesen nnd damit nnser
ganzes Geistesleben bis anf den Grund umwälzen und der Welt auf
neuen Bahneu Frieden und Jugend schenken svlle, Dcnn einc religiöse
Krise, die so umfassend niid zugleich so tiefgreifend gewesen wäre, wie
die gegenwärtige, hat dic Christenheit seit der Reformation uicht ge-



— 13 —

sehen. Doch ist das Urteil über den geschichtlichen Sinn der Gegenwart
nnd noch mehr über die Gestaltung der Zuknnft natürlich nicht Sache
des Wissens, suuderu des Glaubens und Hoffens.

Daß die Zeit gerade in religiöser Hinsicht ernst nnd grvß ist,
kann uns keinen Fall bezweifelt werden. Mir scheint sie trotz allen
Ernstes dvch auch freudig zu fei». Die Welt ist weiter gewvrden, auch
die geistige; unabsehbare Gebiete Neulandes breiten fich vvr uns uns,
durch Morgenuebel halb verhüllt, aber dadurch nur destv lockender
gemacht. Es mnß eine lvirkliche Frendc sein, in dieser Zeit den Pflug
in die Hand zn nehmen. Und das ist ja der Zweck dieser Skizze, die
Orte zu zeigen, wv die Anfgubcn, die gegeuwärtig der religiösen
Arbeit harren, zn finden seien. Mehr als nm tastende Andentimgen
kann es fich dabei nicht handeln. Das Werdende zeigt, gerade weil es
im Werdeil ist, nie so deutliche Umrisse, wie das Gewordene. Es
kvmnit nnr darailf an, daß die neue Arbeit einmal kräftig begonnen
wird. Die Morgennebel werden zerfließen nnd dcr Arbeitsplan wird
dentlicher werden. Ich habe das Gefühl, daß seit einiger Zeit unferc
religiöse Arbeit (ich denke hier au schweizerischc Verhältnisse) iu eiuc
geiviffe Stagnation vder dvch Zerfahrenheit geraten fei. Gcrcrdc wcil
lvir nns einer kanm mehr zìi überbietenden kirchlichen Bcwcgungs-
freiheit crfreucu, haben lvir uns vielleicht ciugcbildct, die Dinge seien
bei uns in Ordnung. Besonders ist dic thcvlvgische Arbeit der nenen
Bewegung zu ivenig entgcgcugekvmmcu. Es hat au eiucr für alle
lebendig strebcudeu Bolkskreise vernehmbaren, den öffentlichen Geist
so oder sv beeinflussenden Erörterung gefehlt; es waren anch keine

Organe dafür du. Unser Geistesleben zerfiel so gerade in Bezng auf
seine höchsten Aufgaben und Probleme in eiuc Anzahl von abge-
fchlosfcnen Kreisen, die vvu einander ivcuig Nvtiz uehmeu und unser j
ganzes öffentliches Leben mnßte das spüren. Was wissen unsere Aerzte
und Jnristen von dem, ivas die Theolvgen denken und tuu imd
umgekehrt? Was erfährt der Arbeiter von dein fvzicilen Snchen der
religiösen Kreisc? Um bci dcm lctzten Bcispicl cinen Augenblick zn
verweilen: es mich dvch gerade aus schweizerischem Bvden nicht nur
deinokratisch fühlenden, sondern vvr allem anch vvn Jesus bermhrtcu
Menschen znletzt uucrträglich vorkvmmcn. ivie unser Volk in zwci
Teile auscinaudergeht, dic ciuauder uicht mehr verstehen, h Wir
ivcrdeu besvndcrs auf diesem Punkte ganz anders als bisher init
Arbeit uud Opfer eiusetzeu müssen. Es ist in der Dnrcharbeitnng dieser
Dinge bei uus zu ivcuig geschehen. Die Pflicht ist aber sv dringend
als möglich, denn es ist viel Zeit verlvren. Die religiöfe uud die
soziale Nvt rnfen fv laut als möglich, ivas svll uns da nvch
aufhalten Es ist sicher ein Müssen.

Auch eine gewisse Kleinlichkeit nnd Engigkeit rverden wir abzulegen

haben. Die weiter gewordene Welt, dic Größe der Arbeits- und
Kampfobjckte erfordert größeren Sinn. Der Parteizänkereien müssen
ivir nns schämen, ivcnn so Grvßcs dic Gcdu»ke17"su A,ispr,uh nehmen



— 14 —

ivill. Die Gemeinschaft des Snchens muß kirchlich-dogmatische Partei-
gruppiernngen, wenn nicht beseitigen, sv doch überspannen können.
Denn das Haben (namentlich das blvß vermeintliche) trennt, das
Snchen verbindet. Der Ernst der Zeit wird es vvn felbst dahin
bringen, daß es bald nnr uvch zwci Hauptgruppeu gibt: solche, die

mit GM vorivärts Wullen und solche, die ihm lieber mit Furmeu
und Fururelu'^icnen, sei's orthodvxeu, sei's ketzerischen. Es mnß sich

eine unsichtbare Kirche derer bilden, denen es in Wahrheit und Freiheit
dvch ganzer Ernst ist, auf festes heiliges Land zn kvminen. Es dünkt
mich, diese müßten darin trvtz aller Schmerzen einer chavtischen Zeit,
dvch ein rechtes Glück gewinnen. Sie dienen dcm Wcrdcndcu, das ist

Frühlingsstiuunuug. Eiuc Huffnuug habcu uud dafür arbcitcu, das
ist Leben.

L. Ragaz,

vor dunSert Zadren.

Vaincu kurzen Rückblick luullcu ivir ivcrfeu uicht auf das einzelne
Jahr 1806, sondern auf die ganze Zeitstimmung vvr hundert
Jahre», die uns vielleicht hcutc ctivas zu sagcu hat. Es war

nicht blvß die Zeit größter politischer Katastrvphc», Rcvvl»tiv»e» »»d
Schlachte»; cs war die Zeit, da eine »ugeheuerc geistige Rcvolutiuu,
die Aufklärung, ihr befreiendes nnd zerstörendes Wcrk beinahe
vollendet hatte.

Am stvlzcsteu war ihr Triumph iu Frankreich gewescu. Das
Riescugebäude der kathvlischcu Kirche wurde hinweggefegt, die öffentliche

Religivttsübnng Jahre laug verboten, selbst die christliche Jahrcs-
rechnnttg abgeschafft. Aber das Zcrstvruugswerk ist uicht einmal das
Wunderbare ; bedeutender erscheint das zielbewußte Unternehmen cines

grvßmigelegtcn, alle Zweige der Wissenschaft umfassenden, Religivn
und Metaphysik streng ansschlicßeuden Unterrichtssystems. Kein
geringeres Ziel als die Rcgeueration des meirschlichen Verstandes schivebte
den Gelehrten vor, dic uvch unter dem Cvnvent die Normal-, Ceutral-
nnd Spezialschnlcn und danu unter dem Direktvrium das „Institut"
ius Leben riefen. Statt dcr religiösen Wahnideen uud der metaphysischen

Träumereien svllte dic hcranwachscnde Jugend Frankreichs allein
in die positive, svlidc Erkenntnis der Tatsachen nnd ihrer Gesetzc

eingeführt werden. Der unendliche Fortschritt dieses Erfahrililgswifscns
garantierte denselben Fortschritt dcr Mvrul nnd dcs Glücks, subcild
cs nur gelang, die erkannten Naturgesetze auzuweudeu auf das Leben
des Einzelneil nud der Gesellschaft,' Mit der größtcu Ueberlegenheit
sah der Gebildete nicht nnr auf de» religiöse» Aberglaube», sondern
ebeilsvschr ans alle über dic Sinneswelt hinanSgchendcil Speknlativne»
herab. Dic Herrschaft des „Pvsitivismns" d. h. dcs strikten Erfahruugs-


	Zur religiösen Situation der Gegenwart

