
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 1 (1906-1907)

Heft: 4

Artikel: Gegenwartsreligion und geschichtliche Religion

Autor: Barth, Albert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-131471

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-131471
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


8

gegenwartsreligion unci geschichtliche

«eligion.

I^eliaion will heutigen Tages wieder jeder besitzen, sogar Leute, j
>H die für das Christentum nur abschätzige Worte haben. Sich als

Religionsvcrächter zn bekennen, hat keinen gnten Klang mehr.
Und doch wenn man alle die verschiedenen Lente, die Religion zu
kennen und zu besitzen vorgeben, fragen wollte, was sie darunter

verbänden, sv bekäme mau eine Sammlung von Antworten, uns der
nicht leicht jemand klug würde.

Etwas anderes ist es, wenn ein preußischer Hochkirchlicher oder
ein deutscher Zentrumsmann von seiner Religion redet und damit
eigentlich die preußische Landeskirche, respektive die katholische Kirche
meint, etwas anderes, wenn eur dem Kirchenwesen ferner Stehender
damit eine allgemeine ästhetische Gemütserhebung über das Alltagsleben

bezeichnen will. Oder aber dem einen ist Religion die Befolgung
bestimmter Gebote und Verbote, vder die Anerkennung der göttlichen
Leitung in der Geschichte und im eignen Leben, dem andern ist sie
Gottes- und Nächstenliebe, Weltverachtung oder ein Leben gemäß dem
richtig verstandenen Naturgesetz. Und nicht einer der Unverständigsten
in diesen Dingen hat sie bezeichnet als „Heimweh, die bittersüße, wie
eines Atems Steigen und Fallen rastlos durch die Seele webende
Sehnsucht des Kindes, nach Hause zu kommen."

Bei allen diesen Bestimmungen sehe ich ab von dem objektiven '

B^g^ff „Religion", der sich etwa in dem Satze darstellen würde:
„Das Christentum, der Islam, der Buddhismus sind Religionen." ^

Es kommt mir nur auf das an, was einer feine Religion nennt,
^

d. h. auf die Summe von Ueberzeugungen, Gefühlen und Handlungen,



' — 74 —

die nach gemeinem Sprachgebrauch als Inhalt vder Ausfluß der

Religion bezeichnet werden. Daß mir dabei in erster Linie christlich
gefärbte Religion und christliches Milieu die Beispiele liefern, liegt iu
der Natur der Umstände. Diese Einschränkung vorausgesetzt, ergebe»
.sich zwei Hauptlinieu aus all dcn verschiedenen Bestimmungen vvn

/ Religion : Morsehungsglaube, Jeuseitssehusucht, das Gefühl
"

schlecht

hiniger Abhängigkeit, Dankbarkeit gegen den Geber aller guten Gaben,
Ehrfurcht vor allem Uuerfvrschlichen, Gottes- und Nächstenliebe kiiuneu
auch da bestehen und einem Leben seinen festen Pol geben, wv man
von der Vergangenheit und ihrer Religion nichts weiß. Ja cs hat
Zeiten gegebcu, da man solche Dinge einfach als Ausfluß menschlicher
Vernunft ansah: „Wie grvß ist des Allmächtige» Güte! Ist der ei»
Mensch, den sie nicht rührt, der mit verhärtetem Gemüte den Dank
erstickt, der ihr gebührt?" Diese Dinge sind es, die ich — ganz
abgesehen von den Ursachen ihrer Entstehung — als Gegenwarts-

</' religion bezeichne. -Mit all diesen Begriffen nmfasfen wir über die

Religion derjenigen Leute nicht, die wie die alten Juden zur Zeit Jesu
die Frömmigkeit ausschließlich in der Befolgung eines überkommenen
göttlichen Gesetzes sehen, oder diejenigen, die sich an einer Jdealgestalt
der Vergangenheit ihre Religion bilden, die z. B. ihr religiöses Leben
stets an der Gestalt Jesn rechtfertigen müssen, oder die ihren Glande»
aus der vvu Gott, wie ihnen fcheint, sichtbar geleiteten Geschichte

ihres Volkes vder auch ihres Lebens schöpfen. Alle Leute, bereu

Religion so orientiert ist, stehen iu einer bestimmten geistigen
Verbindung mit der Vergangenheit, ohne diese würden sie den Bvden
nnter den Füßen verlieren Eine solche durch geschichtliche Momente
bestimmte oder doch mitbestimmte Religion nenne ich der Kürze halber
hier „geschichtliche Religion".

Ein Vertreter der Gegenwartsreligion würde vielleicht seinem

Standpunkt folgendermaßen Ausdruck verleiheu: Es ist mir unmöglich,
die Grundstimmungen und -Gefühle, auf die ich mein Leben anfbanc,
anderswo als in meinem Erkennen und Erleben zu suchen. Alte
zweifelhaft bezeugte Wundergeschichten aus der Bibel iverdeu niemals
imstande sein, mich an einen Gott glauben zu macheu, der auch bei

mir die Allgewalt über Leben und Tod hat, der mein Leben führt
und leitet. Beispiele von Frommen vergangener Tage ermutigen mich
noch lange nicht, selber fromm zu sein, denn was vor 100 vder 1000
oder 2000 Jahren ganz gut und richtig gewesen sein mag, ist es
vielleicht nicht für nnsere Tage. Ich muß Gvtt erkennen in meinem
eignen Leben, sei es durch vernünftige Gründe, sei es durch Erlebnisse,
in denen ich unzweideutig Gottes Hand erkenne, sei es durch gefühlsmäßige

Erkenntnis dessen, ivas mir religiöses Bedürfnis ist.
Etwas anders würde wohl ein Mensch reden, dem es unmöglich

ist, auf die geistige Verbindung mit der Vergangenheit zu verzichten:
Es ist Tatsache, daß ich meine Religion nicht aus mir selber, habe.
Wenn ich nach dem Ursprünge meines religiösen Lebens frage, fo liegt



- 75 -
er nicht in mir selber, svndern eine frvnrme Mutter war es, die mich

zum erstenmal ahnen ließ, daß es etwas gebe, was über bloßes
Wohlbehagen und egoistische Begehrlichkeit hinausragt, ein begeisterter Lehrer
hat mich zu de» Frommeu der Vergangenheit gewiesen als zu den
Quellen echter Frömmigkeit, Darum kaun ich Mir nicht einbilden,
daß ich von mir ans eine Religion fiudeu kvuute. ' Wäre ich in Arabien
geboren worden, so wäre ich eben Mohamedcmer geworden, in Afrika
Fetischanbeter. Da ich aber als protestantischer Europäer zur Welt
gekommen bin, so ruht meine Religivn auf Luther oder Calvin nnd
in letzter Linie auf Jesus. Seiue Wvrte aber erkenne ich aus dem
Nenen Testament. Und mag ich manches auch nicht verstehen oder
schlecht verftehen, so lege ich das eben einstweilen bei Seite, aber mit
Bewußtsein werde ich mich niemals ablehnend verhalten gegen die

Reformatoren vder gegen Jesns. Es ist mir wie ein instinktives
Bedürfnis, daß ich meine Religion an der Jesu messen mnß.

II.
Es sind Durchschnittsvertreter, die eben zu Worte gekommen

sind, durchaus keine Extremen und doch sprechen sich in den beiden
Auschauuugen Gegensätze aus, die sehr einschneidender Natur sind.
Ein Blick in die Geschichte der Kirche bestätigt das vollauf. Man
braucht sich nur die Gestalt des ersten Spreehers etwas verschärfend
auszugestalten und man kommt entweder zu dem mystischen Asketen,
der in einsamer Klosterzelle sich feiner Gotteserleuchtung tröstet und
seine Gedankengänge weit an denen der Kirche vorbeifliegen läßt oder

zu dem wilden Schwärmer wie Thomas Münzer, der mit Berufung
auf das innere Licht und Gottes Stimme in ihm selber zum Schwerte
greift, um die Feinde Gottes auszurotten, oder zu dem selbstsicheru
Verstandesmenschen, der im Vertrauen auf fein nie versagendes Werkzeug,

den Verstand, mit Weltrichtcrmiene über alle Torheiten und
Verirrungen der Religion zu Gerichte sitzen kann. Z Auf der andern Seite
aber tauchen die offiziellen Vertreter des Kirchentums auf von den
Hohepriefterir an durch die Päpste bis zu den noch heute waltenden
Päpstlein der preußischen nnd anderer Landeskirchen. Sie alle haben
nichts anderes tuu wollen, als die Menschen beim Glauben ihrer
Väter erhalten und haben sich nicht gescheut, zu diesem Zwecke mit
Feuer und Schwert zu wirken, so lange das landesüblich war. Es
ist eine endlose Reihe von Kämpfen, die sich zwischen der
Vergangenheitsreligion uud der Gegenwartsreligiou abgewickelt haben, und wenn
diese Kämpfe fchon heutzutage andere Formen annehmen, aussterben
werden sie kaum jemals. Immer wieder und wieder ist dieser Gegensatz

aufgetaucht, wenn auch unter wechselnden Namen; bei Paulus
heißt er „Gesetz und Freiheit", im Mittelalter „Dogma imd Mystik",
später „biblische Offenbarung und Erleben Gottes", „geoffenbarte
Religion und Naturreligion" und heute sagt man „Tradition und
Individualismus".



— 76 —

Es liegt mir nun nicht daran, zu zeigen, daß auch hente nvch
zahllose Kämpfe zwischen Vater und Sohn, zwischen Alten und Jungen
immer wieder anf diesen Urgegensatz zurückgeheu. Wer offene Augen
hat, wird dem auf Schritt und Tritt begegnen. Aber mehr denn je

ist heutzutage bei unserer Verallgemeinerung nnd stofflichen Erweiteruug
des Wissens der Kampfplatz in das Innere des einzelnen Menschen
verlegt worden. Die Welt ist nicht fo eingerichtet, daß die Menschen
reine Vertreter eines Prinzips oder eines Typus sind, sonst könnte man
wohl auf den Gedanken kommen, daß eben der Gebildete oder Ucber-
bildete Vertreter einer geschichtlichen Religion, der Ungebildete,
Unverdorbene Vertreter der Gegenwartsreligion wäre. Daran ist nnr soviel
richtig, daß eben dem, der sich wissentlich mit der Vergangenheit
beschäftigt, die Vergangenheit bewußter ivird, während bei einem andern
sie mehr als unbewußte Unterströmung sich geltend macht. Ganz reme
Typen der einen oder der andern Art gibt es überhaupt nicht, sondern
in jedem Menschen steckt ein Stück Vergangenheitsreligion und ein
Stück Gegenwartsreligion, Auch der orthodoxeste Protestant wird
niemals behaupten, daß es, um fromm zu sein, genüge, das apostolische
Glaubensbekenntnis mit allen seinen geschichtlichen Behauptungen
anzunehmen, auch der verbohrteste Rationalist des 18. und 19.
Jahrhunderts kommt um die Bibel und um die Gestalt Jesu uicht ohne
weiteres hernm. Und ebenso wie auch der Ungebildetste sich weder
pon den ihn umgebenden, vielfach ans der Vergangenheit stammenden,
unbewußten Traditionen loslösen (z. B. Kindertaufe), noch sich anch
den bewußten Einflüssen durch Leseu und Rede ganz entziehen kann,
fo braucht im Ganzen auch der gelehrteste Forscher der religiösen
Geschichte ein Stück Gegenwartsreligion zu seinem Lebenskampfe. Je
bewußter natürlich in einem Menschen der Zwiespalt zu Tage tritt,
desto schwieriger wird er empfunden werden.

Aber gerade wo eine klare Erkenntnis dieses Zwiespaltes fehlt,
find oft die schlimmsten Folgen zu erkeuuen. Nicht nur auf dem
Gebiete der Religion, sondern in allen geistigen Lebensänßerungen hat
dieses Ineinandergreifen von Vergangenheit und Gegenwart eine Menge
Phrasentnm und Heuchelei hervorgebracht. Deirn wie kann man es
anders nennen als Phrasentnm und Heuchelei, wenn ein vielleicht von
einer frommen Mutter ererbter Jenseitsglaube, der einem als Hanpt-
stück der Religion eingepflanzt worden ist, ein ganzes Leben hindurch
als ein Wort, eine Redewendung weitergeschleppt ivird, während doch

die ganze wirkliche Lebenshaltung uur mit dem Diesseits rechnet.
Und wie verschwindend klein ist vvn hier der Schritt zu bewußter
Heuchelei. Oder wie mancher geht znm Abendmahl, nur weil der
Vater und die Mutter es tun, sein eignes religiöses Empfinden hat
längst aufgehört, dabei mitzusprechen und anderseits, wo sich einer
des Zwiespaltes bewußt wird, da erheben sich in ihm allerlei schwierige
Fragen. Nicht wenige haben fich schon gestoßen an Jesu Wvrt, daß

man dem, der einem auf den rechten Backen schlägt, auch den linken



— 77 —

bieten soll, daß man mit einem Gegner nicht vor Gericht gehen
soll u. a. m. Abschwächnng wie etwa die : „nicht für jede Kleinigkeit",
sind schlechte Auswege. Immer wieder und wieder wird die Frage
sich erheben: Wie weit kann überhaupt die Vergaugenheit für nns
verpflichtend sein, ivelche Bedeutung kann der geschichtlichen Religivn
für unsere Gegenwartsreligion, für unser wirkliches religiöses Leben
znkvmmen? Daß wir bei der Prüfling der Frage vor allem die von
Jesns herstammenden religiösen Einflüsse im Auge haben iverdcn,
rechtfertigt sich heutigen Tages, da der Kampf um die Person Jesu ringsum
entbrannt ist, voir selber. Jesus ist imd bleibt trotz aller buddhistischen
nnd svnstigcn Spielercicu uvch innncr dic stärkste geschichtliche Macht
iu unserm religiösen Bewußtsein.

III.
Wcuu zwei sich uicht vertragen können, sv ist stets die cinfachste

Lösung, daß man dcn eincn entfernt, ausschaltet. Die Gegenwurts-
religivn zu Gunsten der Vergangeicheitsreligivn uuszuschalteu, wird
freilich sv leicht niemandem einfallen. Denn das find dvch uur
Karrikatureu von Menschen, die meinen, weil sie eine so gute Dogmatil,
d. h. festgelegte kirchliche Ueberlieferung besäßen, brauchten sie keine fo
gute Ethik, o. h. praktische Ausübung ihres Glanbens in der Gegenwart

zn besitzen. Jenes tun hieße die lebendige Religion totschlagen.
Schon mehr Gewicht besitzt die Ansicht, daß man um besten alle
„geschichtlichen Belastuugcu" der Religion abschaffen würde, damit sie sich

eines ungehinderten, natürlichen Wachstums erfreuen könnte. Die
geschichtliche Religion sci eigentlich nichts als eine Verschlechterung
der natürlichen. Das 18. Jahrhundert glaubte in den drei Worten
„Gvtt, Freiheit (d. h. des einzelnen, also sittliche Freiheit) und Un-
sterblichkcit" den Schlüssel zu dieser natürlichen Religion gefunden zu
haben. Schvn die Tatsache, daß heute diese Fvrinel durchaus keine

weitgehende Anerkennung finden würde, zeigt, daß eben auch sie eine
geschichtlich iu den geistigen Zuständen des 18. Jahrhunderts
begründete gewesen sein muß. Und so ist es ganz sicher jedesmal eine

Selbsttäuschung, wenn einer glaubt, die „Religion schlechthin" gefunden
zu haben. Wir Mcnschcn sind nun einmal — ob uns das angenehm
ist oder uicht, kommt dabei nicht in Frage — keine isolierten Einzelwesen,

fvndern zeitlich und örtlich und damit ebenLeschichtlich bedingte
Wesen in unsern Körpcranlagen wie auch in nnserer geistigen
Gestaltung. Auch die beste und aufrichtigste Frömmigkeit eines katholischen
Süditalieners, eines Arabers, eines Russen oder eines deutschen
Protestanten wird immer eine verschiedene sein und bleiben, weil sie

eben ans anderm geschichtlichem Grnnde gewachsen ist.
Soviel steht fest: auch das, was wir unsere Gegenwartsreligion

nennen, steht unter dein oft unerkannten, aber dvch stets vorhandenen
Einflnß nnserer Vcrgcingcnheit. Wir können diesen Einflnß nicht
loswerden, so sehr wir uns auch bemühen. Abcr vielleicht ist cs möglich,



— 78 —

wenigstens die sich nns durch unser Bewußtsein vermittelnden
Einflüsse der Vergangenheit zu beseitigen? Wir wären dann vielleicht
freier und unbefangener, wenn wir die christlichen Lehren oder Dogmen
einerseits und die Ergebnisse der Religionsforschung anderseits, z. B. über
die wahre Gestalt Jesu, auf sich beruhen ließen. Aber auch du können
wir nns drehen nnd wenden, wie wir wollen, in unserer lesenden und
redenden Zeit ist es nicht denkbar, daß wir so vder so von einer
bewußten Verbindung mit der Vergangenheit absehen können. Unserer
Zeit ist es ein so nnabweisbares Bedürfnis geworden, die Menschen
der Vergangenheit und Jesns vor allen möglichst sv zu sehn, wie er
gewesen sein kann, frei von aller Ucbermalnng, daß es ein Rückwärts
gar nicht mehr gibt. Und ist es denn überhaupt wünschenswert?
Wäre es nicht eine Verarmung nicht nur unseres Denkeus, sondern
auch unseres religiösen Empfindens, wenn wir keine Gelegenheit hätten,
nnser religiöses Empfinden gelegentlich mit dem Größerer mitschwingen
zu lassen. Daß dies bei ehrlicher Sclbstprüfung dnrchans nicht immer
Jesus, sondern oft recht andersartige religiöse Große sind, soll nicht
verschwiegen werden, aber es muß dvch stutzig machen, daß sv viele,
die durchaus frei in dcr Vergangenheit gesucht haben, doch vor der
einzigartig schlichten nnd klaren Gestalt Jesn Halt machen. Das alles
ist gewiß noch nicht Religion, sondern bloßes Anempfinden nnd es
kann sehr viel Verständnis für fremde Religion mit sehr wenig eigner
verbunden sein, denn die Religion beginnt erst da, wo eine Empfindung
für unser Leben Geltung verlangt, wo sie ihm Sinn verleiht nnd es
lebenswert macht. Aber dennvch ist nns Prvtestanten eine Religivn
ohne bewnßte Kenntnisse der Vergangenheit, wenigstens von Jesns,
fast undenkbar. Also auch hier stehen wir einer Tatsache gegenüber:
Wir können auch eine bewußte Kcnutnis der Vergangenheit nicht
umgehen. Es kann sich darum nur run die Frage handeln: wie kaun
ich meine Religivn, d. h. was ich dnrch unbewußte Vermittlung der
Vergangenheit, durch Lebenserfahrungen und Gcfühlsmomente in mir
habe, mit dein iu Verbindung setzen, was Ueberlieferung nnd
unbefangene Geschichtsforschung mir mitteilen können, damit dadnrch meine
religiösen Kräfte nicht schaden leiden, sondern Stärkung erfahren?

In den allermeisten Fällen ist das Verhältnis, das man znr
Vergangenheitsreligivn hat, ein gesetzliches. Das grobe Denken
vieler Menschen kennt gar keine andere Form dcr Verbindung zwischen
der Vergangenheit und heute. Nicht nur preußische Kirchcnjuristcn
betrachteu die lutherischen Bekenntnisschriften immer wieder nnd wieder
als Glaubensgesetzc, fvndern auch dic zarten, gerade dadnrch. daß sic
alle an bestimmte Menschen in bestimmter Lage gerichtet siud, so
eindrucksvollen Worte Jesu werdeu ahuuugslos incisi zn Gesetzen
gestempelt. Jn dcrZ richtigen Erkenntnis, daß manche Worte Jesn
hoch über ein GesetzIhinausgehen, schränkt man die Zahl der gelten
sollenden sogar sehr ^cin und behält einen Rest, der einem dann
natürlich sehr anf den Leib zugeschnitten ist, den man aber dann dvch



— 79 —

wie ein Gesetz ohne weiteres ans alle andern übertragen zn können
meint. Und auch abgesehen von Jesus — allen Großen der Religion
ist cs so gegangen, den alten Propheten, Paulus, Augustin, Luther,
und vielen bis hinein in die Gegenwart, daß die kleinen Nachfolger
ans ihren höchst persönlichcn Worten ein Gesetz für alle machten nnd
damit glaubten, der Welt die größten Dienste zu leisten. Immer aber
trat eine Verknvcherung ein gegenüber den Absichten der Propheten,
wie ich kurz diese Großen der Religion nenne, oft sogar eine direkte
Verkehrnng ihres Wollens in das Gegenteil. Das glänzendste Beispiel
hiefür ist das nnter Moses' Namen lcmfende Gesetz Israels, das eine
Versteinerung der Prophetenzeit bedeutet, dessen Ausübung zur Zeit
Jesu sich aber ziemlich genau in das Gegenteil dessen verkehrt hatte,
was die Propheten gepredigt hatten. „Barmherzigkeit nicht Opfer"
war ein Prophetenruf gewesen; die Pharisäer zur Zeit Jesu schütteln
über eiue Sonntagsheilung die Köpfe. Wenn es der theologischen
Wissenschaft auch gelingen sollte, restlos festzustellen, was Jesus
gesprochen und nicht gesprochen hat, so heißt es doch sich hüten vor
einer Vergesetzlichung und damit Veräußerlichung und Verschlechterung
dieser Worte. Jesus hat viele seiner Worte in Form von Gesetzen
ausgesprochen, aber dennoch stehe ich nicht an, es auszusprechen:
Wenn Jesns durch die Forschungen von Theologen zum Gesetzgeber,
seine Worte zum Gesetz würden, das man befolgen kann, dem man
aber auch durch ein Hintertürchen entgehen könnte, ja oft müßte, weil
als allgemein geltendes Gesetz genommen, manche Anfordernngen einfach

undurchführbar wären, so würde das für die lebende Religion
ein Schade bedeuten. Freilich ist diese Gefahr heutzutage nicht allzu
groß und höchstens für bestimmte enge Kreise vorhanden. Es find
heilte viel mehr andere Propheten, die ihre Gesetzmacher im Gefolge
haben. Denn das gesetzliche Verwerten aller Großen dnrch kleine
Geister ist ein menschlicher Zug, so lange die Welt besteht. Darnm
darf es betont werden: Ein Gesetz des Geistes oder des Willens kann,
nns die Vergangenheit nicht auflegen, weder ein Apostolicrun, noch
ein Bekenntnis der Reformatoren, noch ein Tolstoievangelium, noch
auch Jesu Worte. Ist für uus irgendwie die Religion vergangener
Menschen ein Gesetz, und wäre es nur ein Pietätsgesetz, so verknöchern
wir in unserer Frömmigkeit genau so, wie die Pharisäer zur Zeit
Jesu verknöchert sind.

Man hat fich schon ausgedrückt: Die Großen der religiösen
Vergangenheit müßten nnsere „Ideale" werden. Das ist sehr
mißverständlich. Ideale liegen immer in der Zukunft, sind durch, die
Phantasie im vorans gcschante Bilder eines Bessern nnd Höhern .über
dem jetzigen Zustand. Vergangenheitsideale haben darum immer etwas
Gefährliches und leicht etwas Unwahres an sich. Entweder bestrebt
sich der, der sie zu besitzen vorgibt, etwas wieder herzustellen, was
unwiderruflich der Vergangenheit angehört, nnd darin liegt immer
die Gefahr dcr Uuuatürlichkcit oder dcs gedaukeulosen Nachschwätzens.



80 —

Dieser Fall lag z. B. vor, als einst ein älterer Universitätsrektor —
übrigens ein Hauptvertreter einer religiös freien Denkweise — einer

Studentenversammlnng, die sich vielleicht in etwas unklarer Weise
soziale Bestrebungen znr Aufgabe machen wollte, erklärte, es sei viel
besser, wenn sie bei den alten Studenteuidealen, für die sie sich

einst begeistert hätten, „Freiheit nnd Vaterland", blieben. Nnn war
seither das durch mehr als eiu halbes Jahrhundert erhoffte nnd
erträumte einige deutsche Vaterland zustande gekommen, diese „Ideale"
daher etwas altes Inventar geworden. Anderseits aber wird ans
dem Suchen eines Ideals in der Vergangenheit fast vhne weiteres
eine Idealisierung der Vergangenheit. Beweis: Der größte Teil aller
Biographien, in denen jeder dunkle Punkt des Helden unsgcmerzt vder
doch in ein alle klaren Umrisse verwischendes Halbdunkel gerückt ist.
Jn diesem Falle heißen dann die Gestalten „ideal".

Eine folche Idealität, die mit der Wahrheit auf gespanntem
Fuße lebt, ist selbstverständlich für die Gegenwartsreligion, die doch

das Echteste imd Wahrste in einem Menschen sein muß, unbrauchbar.
Für erwachsene und denkende Menschen muß die Vergangenheit etwas
Festeres und Wurzelechteres zu geben haben, svnst kann jede
Entdeckung, daß denn dvch gar manches an einem Manne der Vergangenheit

anders nnd weniger lenchtend war, nicht nnr den Glanven an
jenen Mann, sondern oft überhaupt an Menschengüte und Menschengröße

umstoßen. Aus diefem Grunde sind anch solche geschraubte
„Ideale" für jüngere, in der ersten geistigen Entwicklung stehende
Menfchen nicht unbedenklich.

IV.
Das erste Erfordernis auch gegenüber den „Propheten" der

Vergangenheit, die für die geschichtliche Religivn dvch hauptsächlich in
Betracht kommen, ist darum, daß wir allen Darstellungen aus zweiter
Hand gegenüber uns bewnßt bleiben, daß sie uns ein Geschichtsbild,
gesehen mit den Augen anderer, nicht die Dinge selber mitteilen, alsv
mit andern Worten: Kritisch bleiben auch gegenüber dem Kritiker.
Ich weiß wohl, das ist gerade gegenüber der Gestalt Jesu und gegenüber

den Echtheitsfragen, die sich urn die einzelnen Wvrte Jesu
erheben, oft eine überaus schwierige Sache. Allein auch da reicht dvch
der unwidersprochene Teil der Worte Jesu aus, um sich über die Art,
wie er zu Gott gestanden hat, über das, was er liebte und was er
haßte, so weit klar zu werden, nm ohne große Wissenschaft Verzerrungen

und Entstellungen zn erkennen, vvransgesetzt, daß man den

guten Willen hat, die Evangelien mit den Augeu anzusehen, mit denen

man etwas Nenes betrachtet.
Neben dieser Vvrsicht in der Aufnahme des Geschichtsbildes darf

etwas weiteres nicht archer Acht gelassen werden: Man mnß gegenüber

allen geschichtlichen Grvßen, auch deu Heldeu der Religion, uicht
vergessen, öaß, ein Mensch sein eben heißt beschränkt sein und daß



- 81 -
der Schatten eben gar nicht anders kann, als dein Lichte folgert.
Wir erleben die Berkennnng dieser Tatsache in neuester Zeit fehr lehrreich

an der Gestalt Bismarcks. Er ist bei vielen Deutschen in Gefahr,
ein politisches Gesetz oder ein „Ideal" zu werden. Treten nun unleugbare

Schwächen vor unsere Augen wie etwa durch die neuesten
„Denkwürdigkeiten" Hohenlohes, so bleibt derartigen Vcrehreru nichts übrig,
als entweder zu schmähen über elende Vcrkleinercr des großen Mannes
oder sich enttünscht ganz von ihm abzuwenden. Dieses neuerdings
erlebte Beispiel ist nnr ein Spezialfall einer stets wiederkehrenden
Erscheinung. Wer Zwingli und Calvin von vornherein als wirkliche
nnd darum beschränkte Menschen nimmt, der wird ihre zweifellos
harten lind für nns widerwärtigen Taten, etwa gegen Grevel und
Servet, eben als Kehrseite der eisernen Konseqnenz und Härte ansehen,
mit der sie gegen alle faulen Punkte im damaligen Staat und in der
Kirche vorginget!. Er ivird sie ebenso ivenig zu entschuldigen und zu
beschönigen suchen, als er fich dnrch sie die Freude an den Männern
verderben läßt.

Und so sehr sich manches Gefühl dagegen sträuben wird: Wenn
wir wirklich mit der vollen Menschheit Jesn Ernst machen wollen, so

dürfen wir auch ihu, so hoch wir ihn stellen mögen, nicht als einen
Universalmenschen betrachten, und eben darum nicht als ein Gesetz
oder ein „Ideal" fassen, sondern auch darin rückhaltlos Ernst machen,
daß wir ihn in seiner Befchräukung erkennen, daß wir auch bei ihm
Licht uud Schatten zugeben. Daß ich damit nicht gesonnen bin. ihm
etwas Böses anzudichten, wird nicht besonders gesagt werden müssen.
Aber wir dürfen und müssen eingestehen, daß Gott ihn nicht gesandt
hat, um uns dieses und jenes und alles Mögliche mitzuteilen und
vorzuschreiben, um uns zu belehren: So mnßt du dich zum Staate,
so zu deiner Arbeit und deinem Beruf, so zu den umwälzenden
Bewegungen deiner Zeit stellen. Auch er hatte seiue bestimmte, also
beschränkte, wenn anch höchste Aufgabe in der Welt. Wer daher aus
Jesus ein „Ideal" für alle diese Dinge macht oder seine Worte über
Einzelheiten zum Gesetz stempelt, der wird leicht über das unüberbietbar

Große hinwegsehen, das uns in seiner Gestalt entgegentritt: daß
wir keinen Menschen in der Geschichte haben, der ein so feines Organ
für Gottes Willen und Walten besessen hat, der so ganz ohne Wanken
und nur bisweilen mit leisem Zagen, so selbstverständlich und wnnder-
bar unter Gottes Augen und in seinem Willen dahinging, der alle
Verzerrungen und Entstellungen der Gottesverehrung, alle
Bersteinerungen uud Verkirchlichungcn des Göttlichen so klar bis ins
Herz hinein dnrchschaute nnd bei Seite schob, wie keiner vor nnd nach
ihm. Bin ich mir klar bewußt, hierin etwas Unübertroffenes geschaut

zu haben, sv wird mir z, B. das Bewußtsein, daß mir seine Zrcknnfts-
hoffnung, ja vielleicht seine ganze Jenseitsstimmung fremd ist, seine
Gestalt nicht verkleinern. Es kann einer der Mehrzahl seiner
Einzelforderungen fragend oder ablehnend gegenüberstehen und doch, weil



— 82 —

ör zu den Meuscheu gehört, die es ohne Gvtt in der Welt nicht
aushalten, in tiefster Ehrfurcht zu ihm anfsehen, als zu dein, bei dem er
den Pulsschlag des Göttlichen spürt wie nirgends. Er wird auch

darin, gerade darin sich hüten, ihn nachahmen zu wollen, aber er wird
ungewollt und ungesncht für sein eignes Leben, Fühlen und Denken
eine Reihe von Leitlinien erhalten. Es ist eine zu ernsthafte Sache
nm wirkliche Religion, nm eine anch nnr ringende Gottesgewißheit,
als daß sie ohne tiefe Spnren für das Leben bestehen könnte.

Wenn solche Beschränkung für Jesus gilt, so gilt sie um so

mehr für alle andern Großen der Religion. Gesetzgeber können sie

nns nicht werden, aber wir können uns freuen, wenn sie Schutt uud
Steine vom Verständnis Jesu weggeräumt oder Scheidewände zwischen
Gott und den Menschen niedergerissen haben. Wenn Gott einen

Propheten in die Welt gestellt Hut, so hatte er in erster Linie ein
Wort mit dessen Zeit zu reden, aber auch die Nachwelt wird dieses

Wort mit Nutzen hören können, wenn sie nicht in erster Linie auf
alle Nebensachen achten will. Die Nachgeborenen aber werden aus
dem Anblick Mut und Freude schöpfen.

Ich weiß wohl, es würde alles viel klarer erscheinen, wenn man
einen Strich ziehen könnte: so weit ist die religiöse Vergangenheit für
nns ein geltendes Gesetz, hier beginnt das zeitgeschichtlich Bedingte,
das keine Geltung mehr für uns hat. Wer das kann, der mag es

tun. Mir scheint die „geschichtliche Religion" nur dann sür die

Gegenwartsreligion frnchtbar zu sein, wenn jene alles Antoritntive abstreift,
wenn uns vor allem die Propheten der Vergangenheit mit derjenigen
Ehrfurcht erfüllen, die nns bescheiden das Große nnd Göttliche in
ihnen verehren läßt, wenn sie uns Mut machen, an ihrer
Gottesgewißheit auch die unsere zu stärken. Aber gefährlich wird die

Vergangenheitsreligion nns sofort, sobald >vir über ihr vergessen, daß es
die Religion doch in erster Linie mit der Gegenwart und der Znkunft
zu tun hat, daß Gott nicht nur der Gott Abrahams, Isaaks und
Jakobs ist, sondern der, der uns sicher und froh machen kann gegenüber

den kommenden Dingen. Albert Barth.

Xu Sen Seutscben «eicdstagswablen.
»Ras Ereignis der letzten Zeit waren die Wahlen zum deutscheu

D Reichstag, iusbesvudcre die schwere Niederlage der Sozial-
demokratie. Diefe ivird für alle Beobachter der Zeitgeschichte,

die nicht bloß mit der Neugier großer Kinder dem bunten Spiel der
Ereignisse und Sensationen auf der Bühne des Tages folgen, fondern
auf die Entwicklung der Zukunft schaffenden Kräfte der Gegenwart
achten, noch langehin das Erlebnis sein. Sie ist für die Schweiz
iiicht viel weniger wichtig als für Deutschland.


	Gegenwartsreligion und geschichtliche Religion

