
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 1 (1906-1907)

Heft: 3

Artikel: Vom Wert und Unwert der Wissenschaft

Autor: Häberlin, P.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-131465

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-131465
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


89

vom Aeri UN« Unwert der Ullssenscdatt.

In detl letzten Jahrzehnten hat derjenige Zweig menschlicher Tätigkeit,I den wir Wissenschaft nennen, ganz auffallende Fortschritte gemacht,
^ Nicht als ob frühere Epochen wissenschaftlich arm oder untätig

gewesen wären; es ist vielleicht im 16. und 17. Jahrhundert relativ
mehr geleistet worden als im 19. Aber iu unsern Tagen macht sich
der Fortschritt nnch dem Laien, der großen Masse, gnuz besonders
bemerkbar, einmal iveil dieser Fortschritt gegenwärtig svznsagen nnf
der ganzen Linie geschieht, — und dauu besonders, iveil unsere Zeit
es in der praktischen Verwertung wissenschaftlicher Erkenntnis, in der
Technik, außerordentlich weit gebracht hat.

Man darf sich nicht wundern, wenn in einer solchen Zeit
drängenden, erfolgreichen Schaffens ein starkes Hochgefühl und
Siegesbewußtsten in allen denen lebt, die als Mitarbeiter am grvßen Werk
beteiligt sind. Speziell die Vertreter der technisch unmittelbar zu
verwertenden Wissenschaften, sagen wir kurz: der Naturwissenschaften, —
wer wird nicht verstehen, daß sie sich als die Herren der Zeit, als die

Träger der Kultur, als die Säulen der Zukunft fühlen? Man müßte
sich wundern, wenn es anders wäre. Wir stehen im Zeichen der
Technik und der Maschine, der rasend schnellen und raffiniert künstlichen

Produktivn unserer Bedarfsobjekte. Diese Prvduktivn ruht nuit
dnrchwcgs auf Erkenntnissen aus dem Gebiete der Naturwissenschaft:
ivas Wunder, daß die Mutter der Technik auf ihre Tochter stolz ist
nnd daß sich ein starkes Selbstgefühl mit diesem Stolze mischt?

Allein das Selbstgefühl der heutigen Wissenschaft, speziell der
Naturwissenschaft, hat dvch auch seiue bedenkliche Seite. Wie es denn
auch unter einzelnen Menschen geht: wer sich selber hoch, vielleicht
zu hoch, einschätzt, der vermag selten, Andern völlig gerecht zu
werden; er unterschätzt oder verachtet sie besonders dann, wenn er sie

nicht verstehen kann, weil sie seiner persönlichen Eigenart zn ferne



— 50

stehen. Genau so verhält es sich mit der Wissenschaft unscrcr Tage,
vor allem mit der Naturwissenschaft, die sich ja mit Vorliebe dic
Wissenschaft nennt. Es wird sich lohnen, cinmal in kurzen Zügen
ihre Ansprüche zn untersuchen.

Der Wissenschaft, dem forschenden Menschengeift, ist eiue große
und schone Aufgabe gestellt. Wir siud nmgcbcn von einer Welt, welche

nns Erfahrung über Erfahrung sozusagen von selbst darbietet. Aber
alle diese Erfahrungen sind im Grunde Rätsel für uns, solange nur
ihre Zusammenhänge nnter einander, ihre Winzeln und ihre Folgen
nicht durchschauen. Gebt dem aufgewcckteu Kinde eine Blechuhr iu
die Hand. Es bestaunt ihr Ticken und die Bewegung der Zeiger.
Dann versucht es, sic zu öffnen, um hinter das Geheimnis zn dringen.—
Wir alle sind Kinder gegenüber der Welt: wir möchten wissen, ivas
hinter den Vorgängen steckt, wie alles das znsammcnhängt, ivas uusrc
Sinne uns zeigen. Jn diesem Triebe liegt, wenn wir vvn praktischen
Motiven absehen, die Wurzel nnd zugleich die Aufgabe der Wissenschaft,

Sie soll uns lehren, die Welt unsrer Erfahrnng so umfassend
ivie möglich zu erkennen und zu verstehen. Daß ans solcher Erkenntnis,
abgesehen vou der intellektuellen Befriedigung des Forschertriebes,
eminente Vorteile für unsre Lebensführung hervorgehen müssen,
bedarf gewiß keiucr ivcitcrn Begründung. Die Gcfchichtc dcr Wissenschaft
lehrt ja anch znr Genüge, ein ivie gewaltiger Fccktvr sie in dcr Aus
bilduug menschlicher Lebensformen uud Lebensbedingungen gcwcscn ist.

Nun erheben sich aber zwei Fragen, vvu dcren Bcautwvrtung
uusrc Schätzung der Wissenschaft durchaus abhängig scin muß.
Einmal: Ist die Wissenschaft imstande — vder: wie weit ist sie imstande—,
nns eine vollkommene Erkenntnis zu vermitteln? Und ferner: Ist
eine Erkenntnis, wie sie uns die Wissenschaft allenfalls geben kann —,
ist sie alles oder ist sie doch das wichtigste, was wir brauchen? —
Die erste der beiden Fragen ist nicht so ohne weiteres zu beantworten.
Das liegt allerdings anf der Hand, daß gegenwärtig noch manche
ihrer Probleme ungelöst sind. Noch sind wer weiß wie viele Tatsache»
nns überhaupt nicht zugänglich. Noch harren tausend Beobachtungen
ihrer wissenschaftlichen Erklärung. Noch find wir in den brennendsten
Fragen auf bloße Vermutungen angewiesen. Noch herrscht die Hypothese. —
und solange Hypothesen nötig oder auch nur möglich sind, svlange ist
die Aufgabe der Wissenschaft nicht erfüllt. — Aber schreitet nicht diese
Wissenschaft unaufhaltsam vvrwärts? Hat sie nicht schon Schwierigkeiten

überwunden, die unüberwindlich schienen? Jn der Tat: es sind
Erkenntnisse gewonnen worden, die frühern Zeiten als reine
Unmöglichkeiten vorkommen mußten. Und wir werden es ohne Zweifel auch
in Zukunft erleben, daß dem Forschergeist Dinge sich erschließen, die

heute noch vielen als ewige Geheimnisse gelten. — Dies alles ist
zuzugeben. Ist es also vielleicht eine müssige Frage, die wir aufgestellt
haben? Können wir überhaupt heute schon wissen, was die Forschung
noch leisten wird und was sie andrerseits nicht wird leisten können?



— 51 -
Man könnte sagen, die Wissenschaft, so weit sie historisch ist nnd

in der Vergangenheit forscht, — sei sie nun Naturgeschichte oder
Menschengeschichte — sie könne die unübersehbare Menge verlorner
Dokumente auf keinen Fall mehr ersetzen. Niemand könne uns, auch
iu aller Zukunft nicht, genaue Angaben über vorgeschichtliche Zeiten
und Zustände in Natur und Menschheit vermitteln. Schon darum
könne die Wisseuschaft ihre Aufgabe nur in beschränktem Maße
erfüllen. — Man konnte weiter, wen» man vom historischen
Betriebe der Wissenschaft absieht, anführen, die Bemühnngen der Forschung
dürften schou am unendlich Grvßen imd am unendlich Kleinen in der
Welt scheitern; beides sei unserer Beobachtung doch wohl für immer
verschlosseu. — Allem ich mochte auf svlche Eiuwäude uicht großes
Gelvicht legen, wiewohl sie ein relatives Recht haben. Ich habe viel
schlverere Bedenken gegen die Kompetenz menschlicher Fvrschung auf
ihrem eigenen Gebiete. Sie entspringen aus dem Wesen dieser Forschung
selber, oder besser: aus dem Wesen des Menschen; denn hinter
jeder Forschung steht ein Mensch.

Mail muß sich nur einmal überlegen, was alles Gegenstand der
wissenschaftlichen Erforschung werden kann und was nicht. Die Wissenschaft

geht stets von sinnenfälligen Tatsachen aus und hält sich stets
nur an solche. Was uicht und unter keinen Umständen dnrch sinnliche
Wahrnehmimg konstatiert werden kann, ist lei» Gegenstand der Wissenschaft.

Aber »icht nnr das. Svndern vvn allen dnrch die Sinne uns
zum Bewußtsein gelangenden Tatsachen kann sich die Wisseilschaft nur
init denjenigen befassen, ivelche Gemeiiignt aller normal veranlagten
Menschen sind vder doch werden können. Es ist ja der Stolz der
Wissenschaft, daß ihre Resultate der subjektiven Willkür oder dem bloß
individuellen Geltnngsbereich enthoben, daß sie allgemein gültig sind.
Sollen sie dies aber sein, so ist klar, daß nur objektiv richtige, d. h.
allgemein gültige Tatsachen sich zum Gegenstand wissenschaftlicher
Forschung eignen. — Jn dem Gesagten liegt ein großer Vorzug der
Wissenschaft: sie ist eiir festgegründeter Bau, der sozusagen auf der
gcmzen Menschheit ruht. Aber es liegt darin auch eme Beschränkung.
Denn die Wisseuschaft, die ihre Allgemeingültigkeit und damit ihr
Wefen beibehalten ivill, ist gezwungen, an den Grenzen der objektiven
Erscheinungswelt Halt zn machen. Das wäre all sich noch kein
Nachteil, — ivenn unsere Fragen, nnsre Probleme, unser Wisfcnstrieb
dort auch Halt machen könnten, — Das können sie aber iiicht,
wenigstens nicht bei allen Menschen, nnd auch ill der Menschheit als
Ganzem nicht alls die Daller. Einige Beispiele mögen dies illustrieren!

Wir wolleil einmal annehmen, die Naturwissenschaft sei
bereits am Ende ihrer Aufgabe angelangt. Keine Naturtatsache fei
ihr mehr verborgeil, alle Beziehungen, das ganze Netz von Ursache
und Wirkung in der gegenständlichen Welt seieil ihr offenbar. — Es
gibt heute umfassende Natur- oder Welttheorieen, welche dieses ideale
Ziel gewissermaßen vvrweggenommen, d. h. ein hypothetisches System



- 52 -

des gesamten Natnrgeschehens aufgestellt haben. Ich erinnere z. B,
an Herbert Spencers universellen Evolutionismus, deffen Hauptzügc
etwa folgende sind. Frage: Wie läßt sich ein nmfasscndes Weltbild
aus den nns bekannten Tatsachen gewinnen, d. h. wie lassen sich dic
bekannten Tatsachen des Naturlebens (nnd evcntuell des Seelenlebens)
einheitlich erklären? Antwort: Jn allem Geschehen gibt es einen
gemeinsamen Zug: ein Fortschreiten vvn einfacher!!, gleichmäßiger,! zu
komplizierteren und zugleich differenziertere!! Verhältnissen. Dieser
Fortgang ist die Entwicklung. Sie beherrscht als umfassendstes
Naturgesetz alles Geschehen. — Allein sie ist selber wieder bedingt.
Spencer führt verschiedene Ursachen der Entwicklung an, die aber alle
auf eiue Grundtatsache zurückgehen: Das „Fortbestehen dcr Kraft",
das nicht näher definiert oder erklärt werden könne.

Dieser in feiner Art großartige Versuch ist uns, wie andre, die
mit ihm verwandt sind, eben deshalb wertvoll, weil er uns zeigt,
ivas wir von der Wissenschaft und speziell dcr Naturwissenschaft zn
erwarten haben und was nicht. Er bedeutet wenigstens in formaler
Hinsicht eine Vorwegnahme des Endresultates der Wissenschaft
überhaupt. Wenn die Wissenschaft an ihrem idealen Ziele angelangt sein

wird, danu werden alle Tatsachen bekannt seiu, und alle werden
svfort in ihrem Zusammenhange begriffcn werden. D. h. : sic wcrdcu
alle vvn einer Gruudtutsache abgeleitet, und ihr gegenseitiges Verhalten
wird nach einer durchgehenden Regel, einem vbcrsten „Gesetz", erklärt
werden können. Kurz: es wird, wie bei Spencer, eine Grundcucrgic
gefunden sein, die nach einem Grundgesetze sich auswirkt.

Aber werdeu ivir dann zufrieden sein? Wird dann unser Er-
kcnntnistricb fich schlafen legeir, werden nnfrc Fragen aufhören? Dvch
wohl erst recht nicht. Wir werden weiter fragen, — nein, wir fragen
jetzt fchon: was ist das, Gesetz? Energie? Woher kommen sie und
warum sind sie? — Und die Wissenschaft wird uns keine Auskunft
mehr geben können. Sie ist in die tiefsten Tiefen der objektiven Welt
eingedrungen, sie hat ihre Tatsachen erschöpfend erkannt und einheitlich
erklärt. Mehr vermag sie nicht, mehr darf man vvn ihr nicht
verlangen. Die Wissenschaft hat erreicht, was sie erreichen kann, sobald
alle objektiv feststehenden Vorgänge auf einheitliche Weise erklärt,
d. h. auf cin Grundprinzip zurückgeführt sind. Einen Grund dieses

Prinzips felber zu finden, ist ihr nicht möglich. Wenn alles Geschehen

von einer obersten „Ursache" abhängt, einer Ursache, welche die Wissenschaft

eben in jenem umfassendsten Prinzip gefnnden hat, so ist klar,
daß jene Ursache selber vvn nichts abhängig sein kann, was der
Welt der allgemein gültigen Tatsachen angehört. Mit andern als
allgemein gültigen Tatsachen aber kann die Wissenschaft, ihrem Wesen
nach, nicht zu tun haben. Wollen wir also in das Geheimnis des

Grundprinzips eindringen — und wir möchten es —, fo wird Wissenschaft

nicht mehr unfere Führerin fein können. So stehen wir Wissen-
wMende an der Grenze, angefeuert durch den bisherigen Erfolg, voll



— 53 —

Sehnsucht, dus Rätsel zu ergründen. Aber es läßt sich nicht ergründen
uns dem bisherigen Wege. Es bleibt für die Naturwissenschaft ab-
svlu tes Rätsel.

Die Psychologie ihrerseits, m ihrer Vollendung gedacht, wird
auf dem Gebiet der seelischen Tatfachen in ähnlicher Weise am Rande
stehen. Sie wird deu Verlauf des seelischen Lebens aus dem Walten
eines Grundgesetzes (oder mehrerer) und aus einem grundlegenden,
elementar-psychischen Vorgang oder einer „Energie" ableiten. Aber
weiter wird sie nicht kommen. Sie wird vor allem das innerste
Wesen des „Seelischen", seine letzten Gründe, ebensowenig eruieren
können, wie die Naturwissenschaft Sinn nnd Wurzel der „Natur".
Wir habeu damit nicht genug. Wir wollen mehr wissen; cin eminentes
persönliches Interesse zwingt uns dazu. Es ist das Interesse an denr
Kern unsrer Persönlichkeit, das Interesse, das uns die Frage
aufdrängt : Woher kommen wir und wohin gehen wir? Wo liegen
Grnnd und Ziel und Sinn unsrer Existenz — Und zwischen den
letzten Ergebnissen der Naturwissenschaft einerseits nnd der
Seelenwissenschaft andrerseits ivird eine Kluft gähnen, die für nns zum
ucueu Problem wird: Wie hängen Natnr uud Seelenleben
zusammen Welches ist das Verhältnis von Leib nnd Seele, von Körper
uud Geist? Niemand, der die Aufgaben und die Arbeitsmöglichkeiten
der Wissenschaft ivirklich kennt, wird behaupten, diese Fragen könnten
auf wissenschaftliche, d. h. theoretisch-allgemein-gültige Weise je gelöst
werden. Wir aber ivollen eine Lösnng. Wir resignieren nicht, wie
es der ans der Wissenschaft heraus entstandene nnd voir ihr aus
begreifliche „Positivismus" tnt, dessen Verzicht auf überwifsenschaftlichc
Wahrheit stark an die Fabel vom Fuchs uud den Trauben erinnert.

Wir haben die erste uusrer Fragen, — ob die Wissenschaft
imstande sei, oder ivie weit sie imstande sei, nns eine vvllkvmmene
Erkenntnis zu vermitteln — damit beautwurtet. Bei aller Achtung
vvr ihren Leistungen nnd vor dem, was sie noch leisten ivird: sie

mnß eine Grenze haben; das liegt in ihrem Wesen. Und unsere
Probleme werden an jeuer Greuze nicht Halt machen. — Aber anch
nnsere zweite Frage - ob die mögliche wissenschaftliche Erkenntnis
alles einschließe, was wir nötig haben — ist mit dem Gesagten schon

ziim Teil beantwurtet. Gvethe - Fanst sagt: „Und sehe, daß wir
nichts wissen können", und fügt fofort bei: „Das will mir fchier das
Herz verbrenileu". Ja, das ist unsre Stimmung, wenn ivir uns an's
Ziel der Wissenschaft verfetzt denken. Alleiii nnsere Enttäuschung geht
noch viel tiefer. Wir haben bis jetzt lediglich von den sozusagen
theoretischen UuzulänglichKiteu der Wissenschaft gesprochen. Nn»
gibt es allerdings Menschen, die vvn solchen theoretischeil Problemen,
wie sie am Ende der Wissenschaft nvch übrig bleiben, stark genug iu
Anspruch geiivmmen, ja gequält iverdeu. Aber es sind ihrer dvch
verhältnismäßig wenige, und mau könnte sagen, für das theoretische
Wissensbedürfnis der überwiegenden Mehrheit genügten die der Wissen



— 54 —

schaft möglichen Erkenntnisse vollkommen. Meinetwegen, dieser
Einwand gegen nnsre Bedenken könnte fich noch znr Not hören lassen.

Aber wie steht es nun mit deu praktischen Bedürfnissen dcr
Menschheit; was bedeutet für sie die Wisseuschaft? Zunächst unterliegt

es keinem Zweifel, daß die Erkenntnis der natürlichen nnd der
seelischen Tatsachen, nnr schon soweit sie bis hente gediehen ist, für
die Menschheit anch einen hohen praktischen Gewinn bedeutet. Die
Wissenschaft weist der Technik in? iveitesten Sinn die Wege. Sie ist
die Gruudlage für all die Verbesseriliig uud Veredlung der
Lebensbedingungen, ivie sie eine wahre Kultur bietet. Wir ivvlleu es auch

nicht ungerechterweise ihr zuschieben, ivenn uusre heutige Kultur iu
mancher Beziehung eben keine wahre Kultur ist, ivenn sie unser
Leben hemmt statt ihm zur Entfaltuug zu helfen, wenn sie nns Unheil
bietet statt Glück, nnd Flnch statt Segen. Die Wissenschaft darf dafür
nicht verantwvrtlich gemacht iverdeu, Sie bietet in der Tat viel, viel
Material für eine ächte Kultur. Uud sie ivird uoch vielmehr bieten,
wenn, sie ihrem Ziele näher stehen ivird als heutzutage. Allein sie

ivird niemals an s reichen zur Begründung dieser Kultnr, zur Stilluug
der tiefsten nnd uotweudigsteu Lebeusbedürfuisse. Deuu diefe
Bedürfnisse sind ja nnr zum Teil, vielleicht zum verhältuismäßig
geringen Teil svlche, die fich durch technisch verwertete Erkenntnis
stillen lassen. Maschinell mögen uus immer bequemer und immer
raffinierter die Gebrauchs- uud Luxusgegeustäude liefern; die Chemie

mag nnsre Lebensmittel müheloser und billiger schaffe» helfen;
Verkehrsmittel mögen de» Raum überwinden und Zeit sparen helfeil ;
die Heilkunde mag immer bessere sanitäre Verhältnisse schaffen, die

Psychologie immer mehr die Behandlung gesnnder und kranker Seelen,
vvr allem der Jugend, erleichtern : Das alles ift viel, aber es ist nns
nicht genng.

Denn einmal: alle wissenschaftlichen Erkenntnisse dienen dein
Mißbrauch ebeususehr ivie dein guten Gebrauch. Gerade uusre in
mancher Hinsicht verfahrene Kultur beweist dies drastisch genug. Man
ist geradezu versucht zu frage» : Hut uns bisher die Wisseufchnft, trotz
ihrer enorme» und so gilt verwertbare» Resultate, viel gehvifeu?
Habeu nicht die Menschen ihren Segen häufiger schlecht als gut
angewendet Ist nnser Leben ei» besseres »»d glücklicheres als das
niisrer Bvrfahren, die wissenschaftlich tief unter »usrer Zeit staudeu?
Uud man ist versucht, diese Frage augesichts der körperlicheu und
seelischen Mordtaten unsrer Kultur zu verneinen. Also jedenfalls:
Wissen allein tut's nicht, und wüßten ivir auch alles, ivas es für
Meuscheu zu wissen gibt. Wir bedürfen mehr als nur Wissenschaft;
wir bedürfen Charakter uud sittliche Gesiiumng. Wir bedürfe» starke
uud gute Meuscheu, und die schafft uus Erkenntnis nicht, die schafft
nns nur der gute Wille vvu Geiierativueu.

Uud ivie steht's deuu im Leben des E i u z elu e u Geiviß : - Wissen
befriedigt, kann einen zn Zeiten glücklich innchen. Aber ivie viel mehr



— 55 ^
bedürfen wir als die Zufriedenheit des Wissens! „Was soll ich tun?"
Diese Fruge, sie kann znr Qnal werden mitten unter den Schätzen
der Erkenntnis. Und was hilft alles Wissen, wenn wir uns persönlich
unzulänglich fühlen deu Aufgaben gegenüber, die wir nns selber
gestellt habe», — kurz uusrer Pflicht gegenüber? Was hat je Wissen
vermocht gegen Schwäche, gegen „Sünde", wie man jene Unzulänglichkeit

wohl auch uennt? Kurz: Was hat alle Erkenntnis mit dem
sittlichen Charakter zn tun, den wir am höchsten schätzen vou
allem, was uutcr Meuscheu möglich ist?

Ucbrigeus uicht uur iu diesen innern Nöten, die mit Pflicht
und Gewissen zusammenhängen, versagt in den wichtigsten Fällen der
Wert der Erkenntnis. Auch miser äußeres Schicksal wird sie nie
ganz iu ihre Hand bekommen. Es wird Unglück imd Tod geben,
solange cs Mcnschcn gibt, weniger vielleicht als jetzt; — aber ivcr
wciß es? Wir werden nach wie vor fpüren, daß ivir auch in dieser
Beziehnng nnr Menschen sind, imd nnsere Ohnmacht ivird uns nach
ivic vor quälen. Wir werden mit aller Erkenntnis nicht einmal nnser
äußeres Schicksal nach nnserm Willen gestalten können, — noch viel
weniger freilich das innerlich begründete Geschick: unfern Charakter
und nnsre Anlagen. Nnd Wissenschaft allein wird nns nie unzweideutig

sagen, was gut und ivas böse ist. Deuu weuu zivei Menfcheu
gleich tief in die Wissenschaft eingedrungen sind, sv kann nach ivie vvr
der eine böse nennen, ivas der andre mit gutem Gewissen tilt. —

Wir haben damit nnsre Stellung znr Wissenschaft gewvnnen.
Wir bewundern fie nnd sind ihr dankbar. Aber ivir wissen, daß sie

ihre Schranken hat und daß wir mehr und anch viel anderes
bedürfen, als ivas sie uns bieten kann. Mehr Erkenntnis möchten ivir,
ilnd Herrschaft über das Schicksal möchten lvir. Sind unsre Wünsche
töricht Gleichviel : sie sind du nnd sind bestimmend für uns. Die
Beschränktheit uusrer Erkenntnis „ivill uns schier das Herz vcrbrclmcu",
uusrc sittliche Unzulänglichkeit nnd dic beschämende Ohnmacht gcgcm
über einer bösen Macht in nnsrer Kultur machen nns schwer zii schaffen.
Wahrlich: mir wer sv glücklich vder so arm ist, dies alles nicht zu
fühlen, der mag auch iu Zukunft dic Wissenschaft allein preisen!

P. Häberlin,

Nachfolge Ldrlsti.
Hicscr dcii Christen einst sv tenere Ansdrnck ist heute ziemlichI abgeblaßt nnd unklar. Vvr Zeiten stellte cr sehr bestimmte An

fvrderuiigen oder gab dem Christentum ciu ganz bestimmtes
sehr ernstes Gepräge.

Der Begriff ist auch nicht immer derselbe geblieben; cr hat sich

gouaudclt init der christlichen Lcbciisniischnnnug, mit der Anschauuug
von Christns.


	Vom Wert und Unwert der Wissenschaft

