Zeitschrift: Nebelspalter : das Humor- und Satire-Magazin

Band: 107 (1981)

Heft: 22

Artikel: Mut zur Unvollkommenheit

Autor: Heish, Peter / Bernheim, René

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-606168

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-606168
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Peter Heisch

Mut zur

Unvollkommen-

heit

Die absichtliche Unvollkom-
menheit ist zweifellos die
vollkommenste aller Tugenden.
Die Dinge nicht auf die Spitze
zu treiben, sondern ihnen im
Gegenteil vorher vollig unmoti-
viert die Spitze zu brechen, ist
gleichsam jenes beriihmte Tiip-
felchen, das auf dem i fehlt. Wer
vollendete Tatsachen schafft, han-
delt meistens unbarmherzig und
barbarisch. Jedoch die eigene
Unzuldanglichkeit erkennen heisst:
seinem Streben nach Perfektion
entsagen. Auf der Biihne des Le-
bens beriihrt uns der unbeholfene
Gruss eines Bettlermadchens mehr
als die geschliffene Hoflichkeit
des Konigs.

Ach, wer das doch konnte: in
den Armen einer schonen nack-
ten Frau zu liegen und dabei
nichts weiter zu tun, als ihr zéart-
lich den Riicken zu kratzen!
Denn die Vollendung des Liebes-
aktes ist ohnehin nur eitler Wahn.
«Post coitum animal triste est»,
wie der Lateiner weiss. Ein gutes
Essen ist um die letzten Lecker-
bissen zu reichlich. Wohl dem,
der sich durch vorheriges Fasten
den Appetit darauf erdauert hat!
Wieviel Genuss liegt in der Ent-
haltsamkeit. Die Demut schmeckt
siiss wie Wermut. Im Hinaus-
schieben von Hohepunkten zeigt
sich erst der wahre Meister; denn
auf eine vollendete Schopfung
kann notgedrungen nur die Er-
schopfung folgen. Die Einsicht,
dass jede Erfiillung unmittelbar
den Scheitelpunkt zum Abstieg
darstellt, sollte uns eigentlich be-
wegen, eine Sache gar nicht erst
bis zur Vollkommenheit gedeihen
zu lassen. Dringliches unerledigt
auf die lange Bank zu schieben
ist ein gottliches Vergniigen, des-
sen sich nicht linger nur Behor-
denvertreter und Kaderleute er-
freuen diirften.

‘x, elch iibermenschlicher An-
strengung bedarf es doch,
einen brennenden Durst zu ver-
spiiren, lechzenden Mundes end-
lich vor einem grossen Hellen zu
sitzen und gleichwohl den gefiill-
ten Bierkrug ldssig an der Wand
zu zerschmettern. Ein Flugticket
nach London in der Tasche zu
haben und zu wissen, in wenigen
Minuten steigt der Aeroplan ohne

44

dich in die Luft, bereitet unend-
liches Entziicken. Das nenn’ ich
Jean-Jacques Rousseau beherzi-
gen: «Die wahren Vergniigen
liegen in der Vorstellung.» Fiir
den Anfang mag indessen genii-
gen, ein Erstklassbillett zu kau-
fen und dann wissentlich zweite
Klasse zu fahren. Etwas hoher
greift dagegen, wer kurz unterm
Gipfel des Matterhorns aus nich-
tigem Anlass wieder umkehrt.
Oder jemand bietet dir einen
dicken Direktionsposten an; du
erbittest dir drei Tage Bedenk-
zeit — und hast den Besprechungs-
termin bis dahin bereits verges-
sen. Dieser oder jener bringt so-
gar die stille Grosse auf, seinen
eigenen Fernsehauftritt als Quiz-
kandidat im Ohrensessel zu ver-
schlafen.

Wohlgemerkt, nicht trotzige
Verweigerung mit demonstra-
tivem Charakter, sondern freiwil-
liger Verzicht verschafft uns das
Vergniigen, eine begonnene Sache
nicht zu Ende zu fithren. Wah-
rend der eine an die Verdnder-
barkeit der Realitat durch vor-
iibergehendes Aussetzen seiner
Téatigkeit glaubt, ist der andere
von der Nichtigkeit menschlichen
Strebens iiberzeugt. Beide Stand-
punkte trennen Welten. Es be-
steht ein so fundamentaler Unter-
schied wie zwischen einem Sitz-
streikenden und einem Lama-
monch. Wer sich aus freien
Stiicken beugt, kann nicht mehr
erniedrigt werden. Mit seinen
Talenten geizen, seine Fahigkei-
ten nicht bis zum &dussersten aus-
beuten und dabei schliesslich er-
schopfen, holdes Bescheiden iiben
und diskret in den Hintergrund
treten, obwohl man sehr wohl
Besseres leisten konnte, sind heut-
zutage, da jedermann ultimativ
von Selbstentfaltung spricht, eine
geheime Offenbarung. Und nichts
vollenden ist die reine Philan-
thropie.

Ueberall in unserer niheren
und ferneren Umgebung wim-
melt es von prachtvollen Kerlen,
die allenthalben in den Jubel-
schrei: «Es ist vollbracht!» aus-
brechen. Rachenden Engeln der
Nemesis vergleichbar, sind die
tiichtigen Allesvollbringer die

Vollstrecker, die grossen Fertig-
macher unserer Zeit, die nicht
eher ruhen, bis sie den letzten
Fluss begradigt, samtliche Berg-
gipfel durch Seilbahnen erschlos-
sen, Flora und Fauna ausgerottet
und ganze Volkerstimme unter-
jocht haben. Fiir Unvollkomme-
nes ist kein Platz in ihrer scho-
nen und vollkommen sterilen
Welt.

Doch die Vorziige der Un-
vollkommenheit liegen un-
verkennbar auf der Hand. Wie
sehr bewundern wir die klassi-
schen Torsi im griechisch-romi-
schen Stil. Hier fehlt eine Nase,
dort ein Arm und machmal so-
gar der Kopf einer Skulptur.
Doch die Vorstellungskraft evo-
ziert gerade dadurch das Eben-
mass der Schonheit in unserer
Phantasie. Schuberts «Unvoll-
endete» gilt als sein reifstes
Werk. Besteht nicht wahre Kunst
im Weglassen? Die Vertreter der
Concept-Art, die sich bereits
nicht mehr auf die Ausfithrung
von Kunstwerken festlegen, son-
dern es bei deren Entwurf be-
wenden lassen, wissen, wovon
ich rede. Das soll freilich nicht
heissen, dass ein Kiinstler so weit
zu gehen braucht, von vornher-
ein gleich die Kunst wegzulassen.
Eine solch untibertreffliche
Glanzleistung der Bescheidenheit
wire denn doch entschieden des
Guten zuviel. Immerhin erkennt
man das Meisterwerk daran, dass
es dem Fass die Krone nicht auf-
setzt. Je langer, je mehr, scheint
es, hat nur noch das Fragmen-
tarische Bestand und Giiltigkeit.
Da es keine Wertmassstabe setzt,
birgt es in sich die Hoffnung auf
Veranderbarkeit. Das Fragment
lasst vieles offen und mancherlei
Deutung zu. Unsere Informatio-
nen iiber die Vorgdnge in der
Welt sind trotz ihrer Fiille nur-
mehr bruchstiickhaft zu nennen.
Andernfalls miisste man an der
Langeweile der Presse verzwei-
feln. Einer hinterlassenen Bau-
ruine entnehmen wir wenigstens
die trostliche Gewissheit, dass der
Beton-Bauboom nicht endlos in
den Himmel wachst.

Wer die Vollkommenheit er-
strebt, bezahlt dafiir den Preis
der Lebensentfremdung. Der
Fortschritt einer Geburt fiihrt
zum sicheren Tode. Erst im nach-
hinein erkennen Geschichtsphilo-
sophen zu spit, dass der unauf-
haltsame Aufstieg einer Kultur
zugleich der Anfang vom Nieder-
gang war. Fortschrittlich im
eigentlichen Sinne kann daher
heute nur der Zustand des Auf-
sich-Beruhenlassens sein. Denn
Perfektionismus ist die Leichen-
starre der modernen Zivilisation.
Eine Sache, die wir zu Ende
fiihrten, liegt bald tot und abge-
schlossen hinter uns. Und des-
halb ...

NEBELSPALTER Nr. 22, 1981



	Mut zur Unvollkommenheit

