
Zeitschrift: Nebelspalter : das Humor- und Satire-Magazin

Band: 88 (1962)

Heft: 3

Rubrik: Der Rorschacher Trichter

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Werner Wollenberger

Der
Rorschacher

Trichter

226

Darf ich vorstellen t

Ein Luxusartikel namens Freiheit...
Es gibt Sätze, die einen verfolgen.
Man versucht zwar, sie zu vergessen,

und mitunter vergißt man sie
auch für ein kleines Weilchen, oder
es sieht wenigstens so aus, als habe
man sie vergessen, aber das ist nicht
wahr: sie lassen sich nicht vergessen,

sie liegen in irgendeiner Querfalte

des Bewußtseins auf der Lauer,
sie ducken sich in einer abseitigen
Windung des Gehirnes und setzen
dann ganz unvermittelt zum Sprung
an und sind sehr präsent und
beunruhigen Dich zutiefst und krallen

sich in Deiner Vorstellung fest
und werden zur fixen Vorstellung
und Du wirst und wirst und wirst
sie nicht mehr los. Du versuchst, sie

abzuschütteln, denn ihre Gegenwart
macht Dir Mühe, sie quält Dich,
sie bekümmert Dich, sie verwirrt
Dich und Du möchtest Dich doch
nur allzu gerne des Qualvollen, des

Beunruhigenden und des Verwirrenden

entledigen, aber Du kannst
Dich seiner nicht entledigen, der
Satz ist stärker als Du, er sucht
Schichten Deines Bewußtseins heim,
über die Du nicht Herr bist, nicht
mehr, noch nicht.

Einer der Sätze dieser beklemmenden

Art hat letztes Jahr unter den
Besorgten dieses Landes hart und
trocken eingeschlagen. Er stammt
von dem Basler Germanistik-Professor

Walter Muschg, der - nebenbei

und als Kuriosum sei's vermerkt
- seinerzeit versuchte, aus mir einen
eifrigen Jünger der literarischen
Wissenschaften und ein wertvolles
Mitglied der menschlichen Gesellschaft

zu machen, was ihm leider
nur sehr teilweise gelang. Muschg,
auf die suggestive Frage, was er
für die wichtigste Aufgabe der
Schweiz halte, antwortete ganz un-
professoral lapidar in schneidender

Bündigkeit: «Die Wiederherstellung

der Freiheit!»
Kein Wort mehr. Keines weniger.
Der Satz verfolgt mich.
Und er verfolgt mich besonders,
weil ich genau weiß, daß Muschgs
Forderung nicht nur für die Schweiz,
gilt. Sie gilt für mehr als ein kleines

Vaterland. Sie gilt für Europa,
für die Welt, für unseres Zeit.
Natürlich gilt sie ganz besonders
für jenen östlichen Teil unserer
Welt, in dem die Freiheit erkennbar

in Fesseln liegt. Aber daß sie
für diese andere Welt in erster
Linie gilt, schließt nicht aus, daß
sie nicht auch für die andere Welt
gelte. Und für die vielleicht sogar
noch mehr, denn nur in dieser Welt
hat sie noch eine leise Möglichkeit,
in Erfüllung zu gehen.
Das heißt: sie hätte eine. Ohne
Aufhebung von Naturgesetzen
könnte s.ich die Freiheit wiederherstellen

lassen, zumindest die geistige,

um die es Muschg, wie ich ihn
kenne, wohl vorzüglich zu tun
war.
Frage: Ist diese Freiheit denn wirklich

bedroht? Ist sie gefährdet? Ist
sie schon so weit außer Kraft, daß
gescheite Leute fordern müssen, sie
sei wieder in ihre lebenswichtigen
Rechte zu setzen?

Verehrte Damen und Herren:
machen wir uns nichts vor! Machen
wir uns nichts vor, indem wir uns
besser machen als wir sind! Benützen

wir den nüchternen Januar,
um uns nüchtern über eine nüchterne

Tatsache klar zu werden: sie

ist angesehlagen, unsere Freiheit.
Sie ist lädiert. Sie hat ihr Teil
abbekommen. Sie ist nicht mehr
intakt. Der erfreuliche Umstand, daß
wir mehr Freiheit haben als die
anderen, darf nicht darüber hinweg¬

täuschen, daß wir weniger Freiheit
haben als wir haben könnten.

¦
Freiheit besteht aus Freiheiten. Die
Summe vieler kleiner Freiheiten
macht jene unerläßliche Freiheit
aus, die das geistige Klima bildet,
in dem es sich einzig zu leben lohnt.
Einzig und ausschließlich.
Eine der Freiheiten der Freiheit ist
die Freiheit der Toleranz.
Toleranz!
Ein Fremdwort in jeder Beziehung

Zu deutsch: Duldsamkeit.
Zu deutsch: Anerkennung des
anderen. Anerkennung der anderen.
Anerkennung des Andersartigen.
Anerkennung des von uns Verschiedenen,

von unseren Meinungen
Abweichenden. Vielleicht auch nur
Verständnis für die Möglichkeit,
daß ein Standpunkt von dem
unseren sich unterscheide, daß ein
Mensch nicht den Menschen, die
wir hauptsächlich kennen, gleiche,
Verständnis eventuell nur für die
Tatsache, daß andere in anderen
Irrtümern befangen sind. Daß unser

Irrtum nicht der alleinseligmachende

sei

Der Satz, wie gesagt, verfolgt mich.
Er jagt mich. Und er macht mich
hellhörig. Ich halte Ausschau nach
Anlässen, an denen er sich
dokumentiert. Das heißt: ich suche nach
Gelegenheiten, bei denen Menschen
den Versuch machen, die Freiheit
wieder in ihre lebenswichtigen
Rechte einzusetzen.

In diesen Tagen habe ich wenigstens

drei Anstrengungen in solcher
Richtung entdeckt, drei menschliche

Bemühungen, jenen Teil der
Freiheit, die man <Toleranz> nennt,
wieder zu etablieren. Oder wenigstens:

ihre Etablierung wieder zu
fordern.
Ich habe diese Bemühungen in
einem Buch entdeckt, in einem Film
und in einem Schauspiel.

Gestatten Sie mir, daß ich Ihnen
deshalb vorstelle: Ein Buch, einen
Film, ein Schauspiel.

¦
Das Buch stammt von dem
Amerikaner John Steinbeck, heißt auf
englisch «The winter of our dicon-
tent», was zu deutsch «Der Winter
unseres Mißvergnügens» heißen
müßte, aber weil Uebersetzer fast
immer unendlich gescheiter sind als
die Dichter, die von ihnen übersetzt

werden, heißt das Buch zu
deutsch: «Geld bringt Geld.»

Damit wir uns gut verstehen: dieses

Buch ist kein großes Buch. Es
ist kein Meisterwerk. Steinbeck hat
viel bessere Bücher geschrieben.
«Früchte des Zornes» etwa, «Tor-
tilla Fiat», «Oestlich von Eden»

sogar, «Cannery Row» bestimmt,

von herrlichen Kurzgeschichten
ganz zu schweigen.
Trotzdem: das Buch hat etwas.
Es hat, dies vor allem, hinter einer
leicht verwirrenden Handlung,
einen ganz klaren und eindeutigen
Sinn. Möglicherweise einen
simplifizierenden Sinn, aber immerhin:
einen Sinn. Oder auch: eine
Botschaft. Oder - schlichter formuliert

- eine Aufforderung.
Es geht darum, daß sich ein kleiner
Mann in einer kleinen amerikanischen

Stadt vierzig Jahre lang
kümmerlich, aber redlich durch ein
redliches Leben schlägt. Acht Stunden
im Tag steht er hinter dem Ladentisch

eines kleinen Lebensmittelgeschäftes,

das er im Auftrag eines
selten anwesenden italienischen
Besitzers führt. Er führt es korrekt,
sauber, zur Zufriedenheit seines
Chefs und seiner Kunden.
Redlich, korrekt, sauber ist auch
das Leben, das der Mann führt. Es

geht ihm, seiner Frau, seinem Sohn
und seiner Tochter, weder besonders

gut, noch erkennbar schlecht.
Es geht halt so eben. Nichts mangelt,

nichts ist im Ueberfluß
vorhanden.

Und genau darüber stolpert der
Mann. Ueber den Umstand, daß in
dieser Zeit genug nicht genug ist,
stolpert der Mann. Er strauchelt
über die unerbittliche Tatsache, daß
unsere Gesellschaft nicht mehr
tolerant genug ist, Abweichungen
von ihren Bestrebungen zu dulden.
Daß sie verlangt, man habe sich
mit ihr zusammen nach der Decke
zu strecken. Daß sie fordert, man
habe sich ihrem Streben nach
gesteigertem Wohlstand anzupassen.
Daß sie von ihren einzelnen Gliedern

wünscht, so zu sein wie alle
andern, nämlich bemüht, den eigenen

Standard zu steigern und über
das Notwendige hinaus auch noch
am Ueberflüssigen teilzuhaben.

Der Mann, der sich lange gegen
solche Forderung gesträubt hat, gibt
nach. Bisher hat es ihm genügt, sein
Leben zu verdienen, jetzt will er
Geld verdienen. Zermürbt von den
diskret vorgebrachten Vorwürfen,
er sei ein Versager, beweist er, daß

er nur freiwillig einer war. Beweist,
daß er sein kann wie die anderen.
Und er wird wie die anderen. Er
verdient ein bißchen mehr Geld.
Es geht ihm - finanziell - etwas
besser. Er erringt sich die Achtung
seiner Mitbürger. Er wird ein
wertvolles Mitglied der Gesellschaft.
Aeußerlich
Innerlich geht er daran kaputt. Da
es ihm besser geht, geht es ihm
persönlich schlechter. Da er die Achtung

der anderen erwirbt, verliert
er die Achtung vor sich selbst. Da
er den andern wertvoll wird,
begibt er sich seines wirklichen Wertes.

24 NEBELSPALTER



Glatteishockey

Die Gesellschaft, das ist schließlich
nicht mehr zu übersehen, hat einen
Fehler gemacht. Den unverzeihlichen

Fehler der Intoleranz. Sie hat
einen Menschen, der anders war als

die meisten, den meisten angeglichen.

Sie hat ihm, ohne Zwangsmittel,

die Freiheit genommen,
anders sein zu dürfen. Sie hat sich
damit selber eines Stückchens Freiheit

beraubt. Sie hat einen
wertvollen Verteidiger ihrer Ueberzeu-

gungen gewonnen, aber sie hat
damit etwas ungeheuer Wertvolles
verloren: einen Teil des freiheitlichen

Prinzipes, auf dem sich ihre
Existenz gründet.

¦
Der Film heißt «Urteil von Nürnberg».

Das ist ein mißverständlicher
Titel. Man könnte meinen, es gehe

hier um den berühmt-berüchtigten
Schauprozeß gegen die Nazi-Größen.

Das stimmt aber nicht. Es geht

nur um einen Prozeß gegen
ehemalige Richter des Dritten Reiches,
also um verhältnismäßig kleine
Fische.

Es geht aber, anläßlich dieses kleinen,

nicht besonders spektakulären
Prozesses, um mehr. Es geht um
eine prinzipielle Frage: Hat der
Staat, im Interesse einer Mehrheit,
das Recht, die Rechte einer
Minderheit anzutasten? Darf er das

Ganze über einen Teil stellen? Darf
ihm das Wohlergehen aller wichtiger

sein als dasjenige eines
einzelnen? Darf die Macht das Recht
des Individuums beugen?
Die Frage wird zweimal gestellt.
Zunächst mit Bezug auf die Nazi-
Richter vor den Schranken des

amerikanischen Tribunals in Nürnberg.

Hatten diese - zum Teil
glänzenden Juristen - das Recht, sich

den Machtforderungen des Diktators

zu beugen? Durften sie

Gesetze, die nicht aus Gründen des-

Rechts-Schutzes und der notwendigen

menschlichen Ordnung
gemacht waren, zur Anwendung bringen?

Durften sie Maßnahmen, die
keine wirklichen Gesetze sein konnten

(eben weil sie zweckbedingte
Maßnahmen waren), akzeptieren.
Durften sie zu Vollstreckern von
Erlassen werden, die nicht im
Interesse unverletzlicher Menschheitsrechte

proklamiert waren?
Der kleine amerikanische Richter,
ein alter Mann - lebenslang von
der Integrität des Gesetzes

überzeugt - hat darüber zu befinden.
Der Schuldspruch fiele ihm leicht,
wenn er im Verlaufe der Verhandlungen

nicht in ein Dilemma,
demjenigen der Angeklagten vergleichbar,

geraten würde. Der Prozeß
findet nämlich in einer Zeit statt,
zu der das Bündnis zwischen den

Amerikanern und den Russen
auseinanderbricht. Es geht - schon da¬

mals - um Berlin. Die Luftbrücke
wird notwendig, der «Kalte Krieg»
hat begonnen. Und nun wird den
amerikanischen Politikern dieser

Kriegsverbrecher-Prozeß in Nürnberg

lästig. Für sie geht es jetzt
darum, die Mitarbeit der Deutschen

zu gewinnen. Sie brauchen
sie in ihrem Kampf gegen die
Kommunisten. Und es ist klar, daß sie

die Hilfe der Deutschen nur mühevoll

erwerben können, wenn Deutsche

vor ihren Gerichten stehen.

Also wird der kleine amerikanische
Richter einem sanften, aber
unablässigen Druck ausgesetzt. Er soll
diesen Prozeß möglichst rasch
beenden, und er soll die Angeklagten
möglichst glimpflich davonkommen

lassen. Damit steckt er plötzlich

im Dilemma der Angeklagten:
soll er, im Interesse seines Volkes,
das Recht so interpretieren, wie
man es ihm verlangt? Soll er die
Gesetze der Macht Reverenz
erweisen lassen?

Der alte Amerikaner bleibt hart:
er fällt das Urteil im Interesse des

Rechtes und nicht der Macht. Er
verurteilt die Angeklagten zur
Höchststrafe, wohl wissend, daß
sie nach spätestens fünf Jahren ihre
Gefängnisse verlassen werden: im
Interesse der Staatsraison.
Ironische Pointe: von allen Beteiligten

versteht nur ein einziger das

Urteil und das ist einer der
angeklagten deutschen Richter.
Ein mitreißender Film. Mitreißend,
weil er großartig inszeniert ist (von
Stanley Kramer), mitreißend, weil
er geradezu großartig gespielt ist
(besonders von Spencer Tracy und
Richard Widmark), mitreißend aber

vor allem, weil er vom heißen
Atem der Freiheitlichkeit durchweht

ist. Weil er sich zum beredten
Anwalt des Rechtes auf Freiheit
für alle macht. Weil er sagt: die
Freiheit gibt es nur, wenn es sie für
alle gibt. Weil er festhält: wer den
kleinsten Teil der Freiheit zerstört,
zerstört die ganze Freiheit. Und
weil er beweist: man muß den
Anfängen der Freiheits-Gefährdung
wehren.
Dieser Film verteidigt die Freiheit
aber auf zweifache Art. Er nimmt
sie auch noch durch seine Fairneß
in Schutz. Dummes Wort: Fairneß!
Besser: Toleranz! Er steht nicht auf
dem läppisch überheblichen
Standpunkt: Das könnte uns nicht
passieren! Er zeigt, daß es allen
passieren kann. Er zeigt auf, daß die
Freiheit in keinem Land der Erde
eine Selbstverständlichkeit ist,
sondern ein gar gebrechlich Ding, das

es immer und überall zu bewahren

gilt. Er gibt den Deutschen eine

Chance, weil er weiß, daß das
Risiko auch bei allen anderen
vorhanden ist. Vielleicht haben die
Deutschen diese Chance nicht ver¬

dient, vielleicht sind sie dem Risiko
in zu gigantischer Weise erlegen.
Aber das besagt nichts. Tatsache
ist, daß Toleranz geübt werden
muß, weil die Toleranz ein
Zusammenleben von Menschen erst
ermöglicht. Weil sie eine Freiheit ist,
die man nicht opfern kann, ohne
die Menschheit in Frage zu stellen.

Das Stück: «Andorra» von Max
Frisch.

Möglich, daß Frisch bessere Stücke
geschrieben hat. Wenn Sie mich
fragen: «Biedermann und die
Brandstifter» ist noch immer nicht
übertroffen.

Aber: Frisch hat sein erregendstes
Stück geschrieben. Es geht manchmal

an seinem Thema vorbei, aber
noch im Mißlingen geht es uns an,
weil das Thema uns angeht.
Es geht - zunächst einmal - um
den Antisemitismus. Aber es geht
um mehr: es geht um die Tolerierung

des Andersartigen.
Frisch zeigt den Mechanismus der
Unmenschlichkeit auf. Schlichter
ausgedrückt: er zeigt auf, wie es

dazu kommt. Er demonstriert das

Zustandekommen einer menschlichen

Katastrophe. Vielleicht auch:
Stationen auf dem Weg in das
Verbrechen.

Die Fabel ist bekannt, in Frischs

«Tagebuch» nachzulesen: In
«Andorra» (einem Staat, der dem
geographischen Andorra nicht
entspricht) lebt ein junger Mann, dessen

Herkunft ungewiß ist. Der
Verdacht, er sei Jude, taucht auf. Der
Verdacht steigert sich: man
entdeckt an dem Jungen jene Züge, die

man «typisch jüdisch» nennt. Man
entdeckt sie mit solcher Bestimmtheit,

daß auch der Junge sie an sich

entdeckt. Das treibt ihn in eine

Isolation, die von den andern
wiederum als typisch bezeichnet wird.
Schließlich bringt man ihn um. Die

Tatsache, daß er niemals Jude war,
hindert nicht mehr daran. Die
Tatsache, daß diese Tatsache beweisbar

ist, hilft auch nichts. Der Junge
stirbt.
Frisch, wie gesagt, ging es um mehr
als um den Antisemitismus. Der
Fall ist nur ein Modellfall. Der
«Jude» ist auswechselbar. Er wäre
durch «Rothaariger» zu ersetzen,
aber auch durch «Roter», am
besten aber durch «Anderer» (der
«Jude» des Stückes heißt
bezeichnenderweise Andrj).
Auch «Andorra» wäre zu ersetzen.
Etwa durch: «Schweiz», «Deutschland»,

«Amerika», «Rußland»,
«Monaco».
Nicht zu ersetzen: das Prinzip, um
das es Frisch geht.
Dieses Prinzip heißt: Toleranz.
Duldung. Anerkennung der
Möglichkeit, daß auch das Andere und
Andersartige lebenswichtiger Teil
des Ganzen ist.
Frisch formuliert es unnachsichtig.
Da die «Andorraner» das Prinzip
der Toleranz durchbrochen haben,
dürfen sie auch keine mehr für sich
fordern. Da sie einem einzelnen die
persönliche Freiheit nicht zugestanden

haben, verwirkten sie die Freiheit

für sich selbst. An der Freiheit,

die sie zerstört haben, sterben
sie selbst. Besser: sie sterben, weil
sie selber keine mehr haben.
Der Besuch einer Vorstellung im
Zürcher <Schauspielhaus> lohnt sich.
Und die Lektüre des Stückes, das

der Suhrkamp-Verlag gedruckt vorlegt,

lohnt sich desgleichen.
Es lohnt sich immer.
Ich meine: es lohnt, daß man sich

mit dem Problem der Freiheit
beschäftige. Sie lebt nur, wenn sie

immer wieder diskutiert wird. Es

gibt sie nur, wenn man sich ihrer
bewußt ist. Sie stirbt, wenn man
sie hinnimmt. Frisch hat auf
dichterische Weise gezeigt, wie grauenvoll

unmerklich ihre Agonie sein

kann.

NEBELSPALTER 25


	Der Rorschacher Trichter

