
Zeitschrift: Nebelspalter : das Humor- und Satire-Magazin

Band: 84 (1958)

Heft: 13

Rubrik: Philius kommentiert

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


In Zürich läuft der Monsterfilm <Die zehn Gebote). Der Widerhall
in religiösen Kreisen ist durch seine Widersprüchlichkeit erstaunlich.
Die einen bezeichneten ihn «religiös ein Erlebnis», die andern
bezeichneten ihn als «gigantische Blasphemie».
Ich möchte hier weniger vom Film, als von diesen merkwürdigen
Reaktionen von <Kunstwerken> in religiösen Kreisen reden. Mir ist

aufgefallen, wie rasch gerade religiöse Menschen auf Kitsch und
Blasphemie hereinfallen. Sie können oft zwischen Inhalt und
Gestaltung nicht unterscheiden. Wenn ein Film nur schon ein religiöses
Motiv hat, klatscht man ihm zu, die formale Gestaltung mag noch

so verwerflich sein. Im Film <Die zehn Gebote) findet eine gigantische

Verplumpung alles Geistigen statt, aber es gibt immer wieder
religiöse Menschen, die so ins Inhaltliche verbohrt sind, daß sie jene

Uebersetzung des Religiösen ins Aeußere und Aeußerliche völlig
übersehen. Dieser Film klebt nur am Optischen. Er nimmt sogar
den Wundern durch die robuste Verbilderung dieser Wunder allen

Flügelstaub der geistigen Innerlichkeit. Man nimmt einem Menschen
die Religion, wenn man ihn dazu verleitet, nur noch optisch zu
sehen. Das Alte Testament wird in diesem Film zur massiven Filmstory

herabgewürdigt, zur Schau, aber nicht zur innern Schau,

und das ist für mich nun das Gräßliche, daß es gerade religiöse
Leute sind, die dieser Versichtlichung des Unsichtbaren mit
Händeklatschen beiwohnen. Gerade sie, die den Unterschied zwischen dem

Sehen im Geiste und dem Kleben am Bildlichen mit feinsten Sen-

sorien erkennen müßten, versagen hier unheilvoll. Was im Alten
Testament gleichnishaft oder mythisch gemeint ist, wird in diesem

Film zur naturalistischen Monsterstory. Wo Moses ein Gesetz ist,
wird er in diesem Film zum Filmheld. Gewiß, es ist ein wunder¬

voller Held, ganz gemacht, die Frauenherzen zu betören. Er ist

männlich und sogar im Erotischen dekorativ, aber er steht hart
an der Grenze des Hollywoodischen, und man denkt immer: kann
wirklich ein so filmischer Schönling wahre Tiefe haben?

Warum fallen nun so oft religiöse Menschen auf die filmische
Verplumpung religiöser Dinge herein? Jedes Filmbild weckt im
Zuschauer Assoziationen, und da diese Assoziationen fast immer
großartiger und schöner sind als die Filmbilder, die sie geweckt haben,

so verwechselt der Zuschauer andauernd die Schönheit seiner
Assoziationen mit der Plumpheit der Assoziationenerwecker. Man kann
also sagen: viele religiöse Zuschauer werten den Film in ihrem
Erlebnis auf und projizieren Tiefe und Echtheit in den Film hinein,
die er gar nicht hat. Wer aber unter den blasphemischen Plumpheiten

leidet, der ist eben nicht in der Lage, darüber hinwegzusehen.
Ich möchte weitergehen und behaupten, der wahrhaft Religiöse
sträubt sich mit jeder Faser gegen diese Kostümorgie, gegen dieses

Aufpumpen der Wunder, gegen die Massenaufläufe, gegen die Bauten.
Man hat damit für den Film werben wollen, daß man von den
Fachleuten sprach, die zu dem Film zugezogen würden. Und weiß Gott,
diese sogenannten Fachleute haben den Film nicht geistiger, sondern

nur pseudorealer gemacht. Die Rosse tragen richtiges Saumzeug, die

Damen tragen richtigen alten Schmuck, die Vasen sind den echten

nachgebildet, die Waffen sind Nachbildungen seriösen Museumsbesitzes

und gerade diese Kopie trägt bei zur Veräußerlichung.
Manchmal sieht alles aus wie eine Operette, für die man die
Kostüme eines Museums geholt hat. Auch richtige Kostüme dämpfen
den Operettencharakter nicht.

Mir scheint, das religiöse Gefühl, wenn es echt ist, sträubt sich so

gegen diese Verplumpung des Geistigen wie etwa der wahrhaft
musikalische Mensch sich dagegen wendet, wenn man mit Musik
Mätzchen macht. Das ist es, was ich nicht begreife, daß Menschen

von wahrer Religiosität jene ungeheure Unreligiosität nicht
wittern, die gerade dieser frechen Sichtbarmachung des Geistigen
immanent ist.

O, warum fallen immer wieder gerade religiöse Menschen auf den

Kitsch herein!

2 NEBELSPALTER


	Philius kommentiert

