
Zeitschrift: NAGON / Naturforschende Gesellschaft Ob- und Nidwalden

Herausgeber: Naturforschende Gesellschaft Ob- und Nidwalden

Band: 3 (2005)

Artikel: Ethische und kulturelle Werte - legitime Grenzen oder Behinderungen
der Forschung?

Autor: Birnbacher, Dieter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1006737

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1006737
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ethische und kulturelle Hauptsymposium

Werte - legitime Grenzen Aula cher Sarnen Donnerstag 7 oktober

oder Behinderungen der
Forschung?

Dieter Birnbacher, Professor am Philosophischen
Institut der Universität Düsseldorf

Die Klage über die Beschränkungen, die Politik
und Gesellschaft dem Forscher im Namen
ethischer Werte auferlegen, ist unter Naturwissenschaftlern

- insbesondere in den deutschsprachigen

Ländern - weitverbreitet. Man fühlt sich

einer Forschungszensur unterworfen, die sich

auf «Werte» beruft, die von vielen Politikern,
aber nur von wenigen Wissenschaftlern
anerkannt werden und teilweise eher
fundamentalistisch-religiösen als säkular-aufgeklärten
Denkweisen zu entstammen scheinen. Der

Beitrag argumentiert in diesem Punkt für eine

Differenzierung: Auch kulturelle Werte, die
keinen rational einlösbaren Anspruch auf

Allgemeinverbindlichkeit erheben können, sind in

einem gewissen Umfang schützenswert und

legitimieren Forschungsbegrenzungen.
Allerdings müssen diese Begrenzungen ihrerseits in

den Grenzen der Verhältnismäßigkeit bleiben.
Es ist fraglich, ob diese Bedingung in der

gegenwärtigen Forschungspolitik hinreichend
respektiert wird.

Wissenschaft und
Öffentlichkeit: Drei Typen von
Kommunikationsstörung
Die Klage über die Beschränkungen, die Politik
und Gesellschaft dem Forscher im Namen
ethischer Werte auferlegen, ist unter Naturwissenschaftlern

weitverbreitet. Naturwissenschaft und

Gesellschaft scheinen sich in vielen Bereichen

nicht mehr gut zu verstehen. Ich gebe einige
aktuelle Beispiele aus Deutschland:
Nahezu alle wichtigen Forschungsorganisationen
haben sich in der letzten Zeit vehement gegen
das neue deutsche Gentechnikgesetz gewandt,
insbesondere gegen die darin vorgesehenen Haf-

tungsregelungen bei Freisetzungen. Für die

Forschungsorganisationen ist das Gesetz ein

«Innovationskiller», der ohne Not die Forschung be-

und darüber hinaus zukunftsträchtige Investitionen

und Arbeitsplätze verhindere. Die Union der
Deutschen Akademien der Wissenschaften
kritisierten, die Vorschriften im neuen Gentechnikgesetz

entbehrten «jeglicher rationalen Grundlage»
und behinderten einseitig die Anwender der

Gentechnologie. Die Debatte zeigt eine der typischen
Konstellation in der Auseinandersetzung
zwischen Wissenschaftlern auf der einen, Politik und

Gesellschaft auf der anderen Seite: Aus der Sicht
der Gesellschaft und insbesondere aus der Sicht
der dezidierten Gentechnikgegner ist die Frage
nach der Begrenzung der Forschung an transge-
nen Nahrungsmitteln primär eine ethische Frage,

eine Frage der Gesinnung. Wäre sie es nicht, wäre
die Militanz nicht erklärbar, mit der die

Gentechnikgegner auf den Forschungsfeldern mehr oder

weniger regelmäßig die Ernte und damit die

Forschungsergebnisse zerstören. Aus der Sicht der

an den Versuchen beteiligten Wissenschaftler ist
dieselbe Frage eher eine Frage von Rationalität
oder Irrationalität: Aus dieser Sicht ist die Angst,
sich durch Gene Food zu vergiften oder in anderer

Hinsicht an seiner Gesundheit zu schädigen,



27

Abb. 1

Dieter Birnbacher, geboren
1946 in Dortmund, hat an
verschiedenen europäischen
Universitäten geisteswissenschaftliche

Studien absolviert

und diese 1973 mit der
Promotion in Philosophie
an der Universität Hamburg

abgeschlossen. Seit
dieser Zeit setzt er sich mit
philosophischen Fragen
der Naturwissenschaften
auseinander. Im Jahr 1988
habilitiert er sich an der
Universität Essen. Seit 1993
ist er Professor für Philosophie,

zuerst in Dortmund,
dann an der Universität
Düsseldorf und an der
Universität Gesamthochschule
Essen. 1996 wurde er zum
Professor an der Heinrich-
Heine-Universität Düsseldorf

ernannt. Ethische

Fragestellungen prägen die

Arbeit von Dieter Birnbacher.

U.a. wurde er im Jahr
2004 zum Mitglied der
Zentralen Ethikkommission
der Bundesärztekammer
gewählt.

schlicht irrational, weil durch die Erfahrung hinreichend

widerlegt. Aus dieser Sicht ist die Nobilitierung
der in großen Teilen der Bevölkerung verbreiteten

unberechtigten Ängste zu «ethischen» Bedenken

allenfalls eine Politikerfinte, sich der Loyalität ihrer
Wählerschaft zu versichern. Statt sich um Aufklärung

zu bemühen, üben sie sich in populistischen
Anbiederungen an unhaltbare Vorurteile.

Ein zweiter Typ von wechselseitigem Unverständnis

wird exemplifiziert durch die gegenwärtigen
Tabuisierung der Kernenergie in der deutschen

Energiepolitik. Aus der Sicht der an der Kerntechnik

beteiligten Wissenschaftler und Ingenieure ist
die politische Strategie, bei der Zusammensetzung

der Energieträger Sicherheitsfragen in den

Vordergrund zu stellen, in diesem Fall alles andere

als irrational. Schließlich haben die bisherigen

Abb. 1

Kernkraftwerksunfälle, insbesondere der von
Tschernobyl, die Anfälligkeit für menschliches

Versagen augenfällig gezeigt. Die Wissenschaftler
sehen in dem Ausstiegsbeschluss dennoch
mehrheitlich eine Überreaktion. Sie sind sich sicher,

dass schwerste Unfallsituationen bis hin zum
Kernschmelzen beherrschbar geworden sind und

dass eine Reaktortechnik erreichbar ist, bei der
die Bevölkerung in keinem Fall evakuiert oder gar
durch Radioaktivität belastet werden muss. Wichtige

Ziele einer sicheren ökologischen und
ökonomischen Energieversorgung sind nach ihrer
Auffassung ohne Kernenergie nicht erreichbar. Bei

diesem Typ einer Kommunikationsstörung
zwischen Teilen der Wissenschaft und der Gesellschaft

werden die Reaktionen der Gesellschaft auf
das Bedrohungspotenzial der Kernenergie von
der Wissenschaft also durchaus für nachvollziehbar

gehalten. Aber für viele sind die Konsequenzen

wenig nachvollziehbar, die die Politik aus den

enttäuschten Erwartungen zieht.
Einen dritten Typ von Aneinander-Vorbeireden
zwischen Wissenschaft und Gesellschaft (bzw.
zwischen Wissenschaft und der mit der
gesellschaftlichen Diskussion in höherem Maße

rückgekoppelten Politik) repräsentiert die in den letzten

Jahren geführte Diskussion um die Zulässigkeit
der Forschung an humanen embryonalen Stammzellen.

Zwar kam es in dieser Streitfrage - anders

als bei der Kernenergie und der Freisetzung trans-

gener Nutzpflanzen - noch nicht zu Tätlichkeiten,
sondern lediglich zu verbalen Verunglimpfungen.
Aber auch diese Auseinandersetzung hat sich
schnell zu einer Art Glaubenskrieg ausgeweitet. In



Ethische und kulturelle Werte - legitime Grenzen
oder Behinderungen der Forschung?

diesem Fall bestreiten die Naturwissenschaftler
und Mediziner, die sich durch die Bedenken von

politischer Seite in ihrer Forschung behindert
fühlen, nicht, dass die Gegner in dieser
Auseinandersetzung genuin ethische Bedenken haben und

nicht nur schlichten Irrationalismen frönen. Sie

erkennen an, dass zumindest für eine Minderheit
in der Gesellschaft ein menschlicher Embryo
bereits im Blastozystenstadium die Qualität der
Menschenwürde besitzt. Für sie ist eine

Instrumentalisierung dieses Embryos zum Zweck der

Gewinnung von embryonalen Stammzellen
ethisch hochproblematisch. Aber selbst wenn sie

bereit sind, diese ethische Überzeugung zu

respektieren und sich in ihrer Forschung auf im

Ausland gewonnene embryonale Stammzellen zu

beschränken, so teilen sie doch mehrheitlich
diese ethische Überzeugung nicht und halten sie

für rational nicht begründbar.

Was an der Wissenschaft wird
als bedrohlich wahrgenommen?
Wenn man nach der Legitimität oder Illegitimität
von Forschungsbegrenzungen aufgrund von Werten

fragt, stellt sich als erste Frage, welche
Bedrohungen von Werten es durch die betreffenden

Grenzziehungen abzuwehren gilt. Was an der
Wissenschaft wird als bedrohlich wahrgenommen?

Hier kommen prinzipiell drei Aspekte der
Wissenschaft in Betracht:

1. das durch die Wissenschaft gelieferte Wissen

selbst,

2. die durch dieses Wissen eröffneten technischen

Möglichkeiten,

3. die zur Erlangung dieses Wissens notwendigen

Experimente und Eingriffe.
Wissenschaftliche Forschung wird heute überwiegend

nicht mehr unterdrückt, weil sie zu
Ergebnissen zu führen droht, die ein kulturell
eingespieltes Welt- und Selbstbild unterminieren
könnten. Selbst der Papst - der übrigens ein

aufrichtiger Verfechter der Darwinschen Evolutionstheorie

sein soll - hat mittlerweile Galilei rehabilitiert.

Aber Nachwehen der großen Kränkungen für
die Menschheit, von denen Freud gesprochen hat:

des heliozentrischen Weltbilds, der Abstammung
des Menschen vom Affen und der Macht des

Unbewussten über unser Bewusstsein machen
sich auch heute noch in den Widerständen
bemerkbar, auf die anthropologische Theorien
stoßen, nach denen das Bewusstseinsleben des

Menschen einschließlich seiner tiefsten Gefühle
und seiner Willensentscheidungen vollständig
vom Gehirnsubstrat abhängen. Wer im Rahmen

der philosophischen Debatte um das Verhältnis
zwischen Gehirnprozessen und Bewusstsein eine

entsprechende Theorie vertritt, weiß, wie wenig
Anklang eine solche Theorie in einem Publikum

findet, das vom Philosophen wenn nicht gleich
Lebenshilfe und Wertorientierung, so doch
zumindest etwas «Aufbauendes» erwartet. Vor
allem tiefreligiöse Menschen sind oftmals nicht
besonders angetan von der Vorstellung, dass sich

ihre religiösen Gefühle möglicherweise nichts
anderem als Gehirnprozessen verdanken, wie sie

auch in einigen Formen der Epilepsie vorkommen
und obendrein mit auf der Schädel angebrachten
Elektroden manipulierbar sind. Eine amerikani-



29

sehe Mitarbeiterin aus den Neurowissenschaften,
mit der ich auf diesem Gebiet zusammenarbeite,

sagte mir kürzlich, dass diese Art von Forschung in

den USA in weiten Kreisen als politisch inkorrekt

gilt und deshalb nicht vorrangig gefördert wird.
Das ist noch weit entfernt von einem Forschungsverbot

oder von einer Forschungsverhinderung
durch prohibitive Auflagen. Aber da die

Forschungssteuerung heute, soweit sich keine interessierten

Industrien beteiligten, im wesentlichen
über die selektive öffentliche Finanzierung erfolgt,
ist diese Tendenz auch für die Praxis relevant.

In der Hauptsache sind öffentliche Forschungsbeschränkungen

dadurch motiviert, dass entweder

die Risiken ihrer eventuellen technischen

Nutzung oder bereits durch die mit dieser Forschung
verbunden Risiken selbst auf ethische Bedenken

stoßen. Zur ersten Kategorie gehören etwa

Forschungen, die primär der Entwicklung von
Angriffswaffen, von ABC-Waffen oder von
Folterinstrumenten dienen, zur zweiten der große
Bereich der Humanexperimente in Biologie,
Medizin und Psychologie sowie der tierexperimentellen

Forschung. Es ist völlig unstrittig, dass

Forschungsbeschränkungen in diesen Bereichen

aus ethischen Gründen notwendig sind. Strittig
sind Forschungsbeschränkungen lediglich in

Grenzbereichen, in denen die betreffenden
ethischen Werte ihrerseits bzw. ihre Vorrangigkeit
umstritten sind oder in denen strittig ist, ob es

sich bei den geschützten Werten tatsächlich um
ethische Werte oder um Werte einer in ihrer
Verbindlichkeit schwächeren Art handelt, die man
vielleicht mit einem zwangsläufig diffusen Aus¬

druck als kulturelle Werte bezeichnen kann.
Ethische Werte, so scheint es, müssen geschützt werden.

Forschungen, die entweder für sich genommen

oder vermittels der aus ihnen absehbar
entwickelten Techniken mit ethischen Werten in

Konflikt geraten, dürfen und müssen unterbunden
werden. Bei kulturellen Werten ohne eindeutigen
ethischen Gehalt, etwa Normen religiöser Art oder

Normen der political correctness ist das nicht in
derselben Weise evident.
Die Abgrenzung zwischen ethischen und kulturellen

Normen und Werten ist allerdings nicht nur
nicht immer eindeutig, sie ist vielfach auch selbst

Gegenstand gesellschaftlicher Meinungsdifferenzen.

Viele Normen und Werte, die überwiegend
eher als kulturelle Normen gelten, etwa, weil sie

in bestimmten religiösen Vorstellungen verankert
und ohne diese kaum verständlich sind, werden

von ihren Vertretern durchaus nicht als kulturelle,
sondern als ethische Normen aufgefasst. Deshalb

ist das naheliegendste Kriterium zur Abgrenzung
von ethischen und kulturellen Normen, nämlich
der mit diesen Normen erhobene Allgemeingültig-
keitsanspruch, an dieser Stelle wenig hilfreich.
Dezidierte Vertreter partikulärer Normen werden

vielfach auf den Anspruch auf Allgemeingültigkeit
nicht verzichten wollen. Gerade deshalb sind
Fundamentalismen jeder Art gefährlich: nicht weil sie

fanatisch an ihre jeweiligen Normen glauben,
sondern weil sie diese Normen auch für
Nichtgläubige für verbindlich halten.

Fraglich ist jedoch, ob die Unterscheidung
zwischen ethischen Werten und kulturellen Werten

für die Frage der Legitimität von Forschungsbe-



Ethische und kulturelle Werte - legitime Grenzen
oder Behinderungen der Forschung?

grenzungen letztlich viel austrägt. Hier sind Zweifel

angebracht. Zwei Überlegungen sprechen

dagegen:

Erstens ist die Respektierung kultureller Werte
selbst ein ethischer Wert. Verletzungen kultureller
Normen und Werte - gerade auch solcher, die

keinen Anspruch auf Allgemeinverbindlichkeit
erheben oder diesen Anspruch zwar erheben, ihn

aber nicht rational einlösen können - fallen
durchaus ethisch ins Gewicht. Dazu gehören etwa
auch die Verletzungen der Pietät und der ihnen

entsprechenden Vorstellungen eines angemessenen

Umgangs etwa mit menschlichen Embryonen,

Hirntoten und Leichnamen. Diese Verpflichtung

besteht letztlich allerdings lediglich in Bezug
auf die mit diesen Normen verknüpften Gefühle
und gefühlshafte Einstellungen. Dafür, dass wir an

Hirntoten nicht in größerem Umfang medizinische

Forschung betreiben, als wir es tatsächlich

tun, sehe ich in der Tat keinen rationalen Grund,

abgesehen von den Pietätsgefühlen, die ein
solches Vorgehen absehbar verletzt. Dennoch
scheint es mir eine vernünftige Maxime, eine im

Prinzip vertretbare und wünschenswerte
Forschung nicht gerade dort zu betreiben, wo sie auf
starke kulturell verankerte Vorbehalte trifft.
Forschung und Gesetzgebung sollten diese Vorbehalte

respektieren, auch um den Preis der Abwanderung

einer gewissen Zahl ambitionierter Forscher

in Länder mit weniger ausgeprägten Bedenken.

Sollten sich bei den umstrittenen Verfahren (etwa
in der Reproduktionsmedizin) erste Erfolge
abzeichnen, die nicht durch andere, weniger
umstrittene Verfahren zu erreichen sind, würde

sich die Lage allerdings grundlegend ändern. Ein

Verzicht auf die Anwendung und Weiterentwicklung

der Verfahren mit Rücksicht auf kulturelle
Normen wäre dann unvertretbar angesichts der

Chancen konkreter Hilfeleistung.
Der zweite Grund dafür, die ethischen Normen
nicht als ganze den kulturellen Normen vorzuordnen,

liegt darin, dass nicht jede Verletzung
ethischer im Gegensatz zu kulturellen Normen
gleichermaßen ethisch ins Gewicht fällt. Wir verfügen
bei der Beurteilung der moralischen Qualität von

Handlungen über ein Kontinuum von Bewertungen,

das mehr Abstufungen erlaubt als die Dichotomie

von moralisch Richtig und moralisch
Falsch, moralisch Gut und moralisch Schlecht.
Zwischen dem moralisch Falschen und dem
moralisch Richtigen liegen Zwischentöne: das

moralisch Bedenkliche und Zweifelhafte (das

näher beim moralisch Falschen liegt) und das

moralisch Passable und Akzeptable (das näher
beim moralisch Richtigen liegt). Auch wenn man
eine bestimmte Praxis aus moralischen Gründen

ablehnt, muss diese Ablehnung also nicht auf ein

so scharfes Verdikt wie das der moralischen

Unzulässigkeit zurückgehen. Sie kann auch

schlicht darauf beruhen, dass eine alternative Praxis

moralisch überlegen wäre und sie nur die

zweitbeste und nicht die beste Option darstellt.

Die Notwendigkeit
von Abwägungen
Abwägungen zwischen Werten und Normen
unterschiedlicher Dringlichkeit nach dem Prinzip der

Verhältnismäßigkeit sind nicht nur bei kulturellen,



31

sondern auch bei eindeutig ethischen Normen
unvermeidlich. Auch die vier Crundnormen, die in

Anlehnung an das sogenannte Georgetown-Man-
tra in der Bioethik als zentrale ethische Normen in

allen Bereichen gelten können, sind in der Regel

nicht konfliktfrei und ohne die Notwendigkeit von

Abwägungen anzuwenden. Für den Kontext der

Forschung lassen sich diese vier Grundnormen
vielleicht folgendermaßen formulieren:
1. Schädigungen und Risiken vermeiden

2. Chancen eröffnen

3. Selbstbestimmung achten und Freiheitsspielräume

offenhalten

4. Gleichheit und Gerechtigkeit herstellen
Die Forschungsfreiheit, die in die dritte Norm dieses

Schemas «eingebaut» ist, muss gegen eine
Reihe anderer Werte abgewogen werden. Wie
diese Abwägung zu treffen ist, ist nur begrenzt in

allgemeinen Prinzipien zu formulieren. Aber
vielleicht können zwei tentative Abwägungsregeln
Zustimmung finden:
1. Forschungseinschränkungen lediglich zur

Aufrechterhaltung von kulturell eingespielten Selbstoder

Menschenbildern können allenfalls in

Ausnahmefällen legitim sein. Die Funktion der
Wissenschaft ist wesentlich nicht nur Wissenserwerb

und Technologie, sondern auch Aufklärung. Eine

Erlaubnis zur Begrenzung von Wissenschaft zur
Verhinderung von Aufklärung würde einer ihrer
wesentlichen Aufgaben widersprechen.

2. Schädigungen wiegen - im Sinne eines negativen

Utilitarismus - in der Regel schwerer als

die Eröffnung von Chancen. Das Prinzip,
Schädigungen und Risiken zu vermeiden, hat in der

großen Mehrheit aller Anwendungsfälle
Vorrang vor dem Prinzip, Chancen zu eröffnen.
Dabei sollten allerdings die Chancen - wie in

Hans Jonas' «Heuristik der Furcht» - nicht
gänzlich unter den Tisch fallen.

Für mich folgt aus diesen Abwägungsregeln u. a.

die Legitimität einer Aufrechterhaltung des

Forschungsverbots für das reproduktive Klonen
durch Kerntransfer im Humanbereich, aber auch

das Verbot der Zufügung schwerster Schmerzzustände

in der tierexperimentellen Forschung
entsprechend §4.6 der «Ethischen Grundsätze und

Richtlinien für wissenschaftliche Tierversuche»
der Schweizer Akademie der Medizinischen
Wissenschaften und der Schweizer Naturforschenden
Gesellschaft.
Entscheidend für eine demokratische
Wissenschaftskultur ist ein politischer Umgang mit
Forschungsbegrenzungen, die die zugrunde liegenden

Güterabwägungen explizit und nachvollziehbar
macht. In der Praxis ist dieses Ziel gelegentlich nur
schwer zu realisieren. Erschwerend wirkt sich

insbesondere aus, dass einige der beteiligten
ethischen Prinzipien mit einer Absolutheit ausgestattet
werden, die jede Güterabwägung - zugunsten oder

zuungunsten der Zulassung der fraglichen
Forschung - ausschließt. Dazu gehört ein absolut
schrankenloses Prinzip der Forschungsfreiheit
ebenso wie ein auf menschliche Embryonen
ausgedehntes absolutes Prinzip der Unantastbarkeit.

Adresse des Autors:
Prof. Dr. Dieter Birnbacher, Philosophisches Institut
Universitätsstrasse l, D-40225 Düsseldorf


	Ethische und kulturelle Werte - legitime Grenzen oder Behinderungen der Forschung?

