Zeitschrift: NAGON / Naturforschende Gesellschaft Ob- und Nidwalden
Herausgeber: Naturforschende Gesellschaft Ob- und Nidwalden
Band: 2 (2001)

Artikel: Die Anisschlange und die abgestreifte Haut : ein Stanser
Adventsgebéack

Autor: Odermatt-Burgi, Regula

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1006716

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1006716
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

176 Dje Anisschlange
und die abgestreifte Haut

Abb. 1
Anisschlange aus Stans,
ein Adventsgebdck.

Ein Stanser Adventsgeback
Regula Odermatt-Blirgi

Die Fahigkeit der Schlange, ihre alte Haut abzustreifen, hat die
Menschen seit jeher beschaftigt. Die Mythen der verschiedensten
Volker deuten den Vorgang als Zeichen der Verjiingung, der Un-
sterblichkeit. Seit der Spatantike gilt die Hautung auch im christ-
lichen Bereich als Symbol der Erneuerung und Auferstehung. Brote
und Gebacke in Form von Schlangen kommen deshalb im Oster-
kreis des Kirchenjahres vor. Das Geboren-werden zu einem neuen
Leben setzt im Christentum jedoch voraus, dass das «alte Kleid der
Siinde» abgelegt, abgestreift, dass Busse geleistet wird. Die Anis-
schlangen, die in Stans wahrend der Adventszeit erhaltlich sind, ge-
horen in diesen Umkreis der vorweihnachtlichen Fasten- und Buss-
zeit.

Vom Herbstmarkt Mitte November an und wdhrend des ganzen
Dezembers findet man im reichen Sortiment der alteingesessenen
Bédckereien von Stans — und sonst nirgends im Kanton Nidwalden
— ein ganz besonderes Anisgebdck. Grésse, Details der Verzierun-
gen und Ingredienzen mogen leicht variieren, das Wichtigste aber,
Form und Farbe, bleiben sich uberall gleich: ein sich in zwei Ringe
schlingender, weisser Schlangenkoérper. Ganz kurz vor Weihnachten
~ verschwinden die Schlangen wieder fiir ein Jahr aus den Regalen.
Es gibt zwar Leute, die von auswirts anreisen, um Anisschlangen
zu kaufen, doch allgemein habe ich festgestellt, dass immer weniger
Stanser dieses spezielle Gebdck kennen und die Ladentochter
nicht versteht, dass fiir mich im Advent Anisschlange nicht gleich
Anisstange oder gar «Winkelrieds Abschied» in Anis ist. (Abb. 1).
Warum also diese Zeitgebundenheit, warum eine Schlange im No-
vember und Dezember, einer Jahreszeit, in der Reptilien in unserer
Gegend sich zum Winterschlaf verkrochen haben? Heute hat sich




Abb. 1

die Beziehung des Menschen zum Rhythmus der Natur und den
Jahreszeiten gelockert. Fast vollstandig verloren gegangen sind die
religios-kirchlichen Vorstellungen und Rituale, die einst den Glau-
bigen wahrend seines ganzen Lebens begleitet, seinen Alltag gepragt
und in bestimmte Zeitabschnitte unterteilt hatten. Das Kirchenjahr
ist letztlich nichts anderes als das sich stets wiederholende Nach-
vollziehen des Heilsgeschehens durch die Kirche, eine festgelegte
Abfolge von Busszeiten und Hochfesten, Fastnacht und Fastenzeit,
Warten und Erfilllung, sinnlich erlebbar gemacht durch das Wissen
um die Bedeutung von Bildern, Zeichen, religiosen Handlungen,
liturgischen Farben, Symbolen. Ich nehme an, dass sich die Stan-
ser Anisschlange in diesen Kontext einordnet. Das Kirchenjahr
endet eigentlich erst mit dem ersten Adventsonntag, aber seit dem
Mittelalter steht am Anfang der Adventsfastenzeit der 11. Novem-
ber, der Martinstag, der auch Zinstermin und Markttag ist. (LTHK
1997, Bd. 6, Sp. 1429). Nach einem alten Stanser Brauch «schleikt»
der «Samichlais» am Martinimarkt zum ersten Mal, «er riard indé».
Diese Tradition wird in unserer Familie bis heute hochgehalten: am
Stanser «Marcht» gibt es die ersten Spanischen Niisschen, dazu
Mandarinen und Lebkuchen fiir die Kinder, eine Anisschlange fiir
die Erwachsenen. Dann beginnt die Wartezeit, welche die Spanne
zwischen der Vertreibung aus dem Paradies und dem Kommen des
Messias, der Geburt des Erlosers, versinnbildlicht und fruher durch



178

Die Anisschlange und die abgestreifte Haut

Fasten gepragt war. Es ist also eine Zeit des Zuendegehens und Neu-
anfangs. Der Gldaubige soll dieses «Stirb und Werde» mitvollziehen,
soll durch Fasten und Biuissen seine Stinden ablegen, abstreifen und
zu neuem Leben aufbrechen.

Die Fahigkeit der Schlange, sich zu hdauten, hat die Menschen seit
jeher beschaftigt. Die weisslichen, toten Haute oder Hautfetzen kann
ein guter Beobacher finden, das naturliche Sterben der Schlange
hingegen kaum je beobachten, was wohl zum Mythos der Unsterb-
lichkeit beitrug. Die meisten Volker jener Regionen, wo Schlangen
vorkommen, kennen denn auch Erzahlungen, die vom Abstreifen
der Haut berichten, was Verjiingung oder gar Uberlistung des
Todes garantiert. In fast allen dieser Mythen hat die Gottheit das
Hauten und damit die Unsterblichkeit den Menschen zugedacht,
die diese besondere Gabe aber an die Schlange verlieren, sei es
durch einen ungliicklichen Zufall, sei es durch eigene Dummbheit und
Tragheit oder durch die besondere Klugheit und List der Schlange,
wie es auch in der Stundenfallgeschichte der Bibel anklingt (EGLI
1982, S. 16, 58 — 84, 267-270). In den Hochkulturen des Mittelmeer-
raumes, bei den Agyptern und Babyloniern bis hin zu den Griechen
und Rémern war die Schlange unter anderem Symbol der Frucht-
barkeit und Heilung. Sie windet sich um den Stab des Asklepios
(Askulap), des Gottes der Heilkunde; denn bei den Griechen galt sie
wegen ihrer periodischen Hautung als Sinnbild der Verjungung,
aber auch als Kennerin heilkraftiger Krauter, ein Glaube, den Pli-
nius vertritt (PLinius 1976, S. 79, nat. hist., lib. 8: 100) und der auch
in Innerschweizer Sagen anzutreffen ist. So wird etwa in Uri
erzahlt, dass jemand eine Schlange entzweischlug. Der Kopf lief
davon, holte ein Krdutlein, legte es sorgfaltig auf die offene Wunde
des Rumpfes, schmiegte sich daran, und alsobald wuchsen Kopf
und Leib wieder zusammen (MULLER 1945, Bd. 3, S. 189, Nr. 1304).
Mit den Rémern dehnte sich der Kult des Asklepios tiber Europa
aus. In seinen Heiligtiimern hielt man die Askulapnattern, ver-
breitete also damals schon eine eigentlich im Stiden heimische Nat-
ternart nérdlich der Alpen (EcGLi 1982, S. 61-64; FORSTNER 1967, S.
315). Auch das Motiv der Hautung als Symbol des Jungwerdens ist
in der Literatur der Romer prasent. In Vergils Aeneis steigt die
Schlange, die im Winter steif vor Frost in der Erde gelegen hatte,
frisch gehautet und glanzend vor Jugend ans Tageslicht (VERGIL
1994, S. 74-75: 473). Bei Plinius streift die Schlange, wenn sich ihr
Korper wahrend des Winterschlafes mit einer Haut tiberzogen hat,



diese hinderliche Hiille mit dem Saft des Fenchels ab und wird im
Frihling wieder jugendlich glanzend. Sie fangt mit der Hautung
beim Kopf an und braucht einen ganzen Tag und eine ganze Nacht,
wobei sie die Haut umwendet, so dass schliesslich die innere Seite
nach aussen gekehrt ist (PLiNIUS 1976, S. 79, nat. hist., lib. 8: 99).
Naturlich wohnt in dieser Haut eine besondere Kraft (vergl. Arti-
kel tiber die Volksmedizin).

Die Bildhaftigkeit ist so stark und der Symbolcharakter der Hautung
so naheliegend, dass die Schlange als Sinnbild der Erneuerung
auch Eingang in die christliche Glaubenswelt fand. Im «Physiolo-
gus», einer um 200 n. Chr. in Agypten geschriebenen Textsammlung,
die antike Natur- und christliche Heilslehre zu allegorischen Bil-
dern verschmolz und einen sehr grossen Einfluss auf die mittel-
alterliche Vorstellungswelt, auf Literatur und Kunst austibte, steht:
«Der Physiologus berichtet von der Schlange dies: Sie hat vier ei-
gentimliche Fahigkeiten. Die erste ist diese: Wenn die Schlange alt
wird, werden ihre Augen triibe, und sie sieht nicht. Was also tut
sie? Wenn sie wieder jung werden will, dann lasst sie sich’s nicht
verdriessen und fastet vierzig Tage und Nachte lang, so lang, bis
ihre Haut zu schlottern anfangt. Dann sucht sie einen Felsen mit
einer engen Schluft, und da geht sie hinein und wetzt daran den
Leib und wirft das Alter ab und wird jung. Also auch du, Mensch,
so du willst von dir abwerfen das alte Kleid der Stinde, bring durch
den engen Pfad, durch Fasten und jegliche Kasteiung dein Fleisch
zum Schwinden: Denn die Pforte ist eng und der Weg ist schmal,
der zum Leben fithrt (Matth 7,14). So wirst du aus alt jung und wirst
gerettet werden. Wohlgesprochen hat also der Physiologus von der
Schlange» (PysioLoGgus 1960, S. 12-13). Der Physiologus nennt noch
drei weitere Eigenschaften und deutet sie christlich: Wenn die
Schlange zum Wassertrinken geht, lasst sie ihr Gift in der Hohle
zuruick. Sie flieht vor dem nackten Menschen und beisst nur den
bekleideten. Wenn der Mensch sie toten will, gibt sie den Leib
preis und rettet den Kopf. Uber die Kirchenviéter, Basilius etwa oder
Augustinus, fand das Motiv Eingang in die mittelalterliche Literatur,
wurde aber kaum bildwirksam (LM 1995, Bd. 7, Sp. 1476). Um jedoch
die christliche Schlangensymbolik in ihrer ganzen Vieldeutigkeit zu
verstehen, missen wir uns ganz kurz mit dem christlich-spiritu-
ellen Weltverstandnis des Mittelalters auseinandersetzen. Die scho-
lastische Theologie und Philosophie stiitzten sich auf eine allegorische
Bibelauslegung. Man war tiberzeugt, dass dem Bibeltext nicht nur

179



180

Die Anisschlange und die abgestreifte Haut

ein ausserer Buchstabensinn, der «sensus literalis» oder «historicus»,
innewohne, der ein Faktum meint, eine Begebenheit, sondern auch
ein hoherer, geistiger Sinn, der «sensus spiritualis» oder «mysticus»,
der die tiefere Bedeutung des Textes ergriindet, das, was dahinter
steht. Gott hat sich jedoch nicht nur durch die Bibel geoffenbart,
sondern auch durch die Schépfung. Ahnlich wie beim Geschriebenen
besteht jedes Einzelding aus einer «visibilis forma», einer dusseren,
sichtbaren Form — eine Schlange ist eine Schlange, naturwissen-
schaftlich bestimmbar — und einer «invisibilis natura», einer auf den
ersten Blick unsichtbaren Bedeutung, die man herauslesen muss.
Die verborgene Bedeutung der Dinge erfassen, heisst, die Sprache
Gottes verstehen. Je nach Zusammenhang kann ein Ding «in bono»
oder «in malo» gedeutet werden. Die Schlange zum Beispiel ist
wegen der Verfuhrung des Urelternpaars Sinnbild der Siinde, des
Teufels, des Damonischen, des Bosen — wegen ihrer Hautung auch
Symbol der Unsterblichkeit, der Auferstehung.

Das Motiv der sich hautenden Schlange ist in der Renaissance so-
wohl in naturwissenschaftlichen, wie in philosophisch-literarischen
Werken anzutreffen. Der Zircher Gelehrte Conrad Gesner (151 6-
1565) halt in seinem berihmten Schlangenbuch fest, dass alle
Schlangen, besonders aber die «Coluber», ihre Haut, «<wann sie
sich zur Zeit des Friihlings verjingen wil/ in einem engen Loch
ab(streift)/ und damit sie desto ringer hindurch schlipffen moge/
so hungert sie sich zuvor auss» (GESNER 1995, S. 49). Er stellt sich
also in die Tradition des spatantiken Physiologus, verzichtet aber
auf eine religiose Ausdeutung. Besonders haufig bedient sich die
Emblematik des Topos' der abgestreiften Haut. Schon Andreas
Alciatus, der als Begriinder dieser Literatur- und Kunstgattung gilt,
beruft sich in seinem beriihmten Buch «Emblemata» von 1531 auf
die «Hieroglyphica» des Horapoll. Diese griechisch-hellenistische
Geheimschrift aus dem 4. oder 5. Jahrhundert n. Chr., einer Zeit also,
da man die dgyptischen Hieroglyphen schon langst nicht mehr ent-
ziffern konnte, wurde 1419 wieder entdeckt, zu Beginn des 16.
Jahrhunderts gedruckt und vom Griechischen ins Lateinische tiber-
setzt. Obwohl sie zum Verstandis der echten agyptischen Hierogly-
phen nichts beitrug, befliigelte sie das Interesse der Renaissance-
Gelehrten, die sich im Sinne des Neuplatonismus vorstellten, dass
die Menschen der Urzeit die gottliche Weisheit besessen und diese
- zum Schutz vor Profanierung - nur in Bildern und im Kreis der
Eingeweihten weitergegeben hatten. Schon gleich auf den ersten



g' L » : SR T S
o

" }4COBI BORNITIZ
o Q) wicupis in vikam calorum pergere; prifes

Der Mensch muss seine
Siinden abstreifen wie die
Schlange ihre alte Haut,
um zu neuem Leben ge-
boren zu werden.

Emblem aus «<Emblemata
Ethico Politica« von Jakob
Bornitius, 1669. Zentral-
und Hochschulbibliothek
Luzern.

LWer wandern will ingnieive Lebn,
Oer mug diealte Haut ablegn,

R —

Abb. 2

Seiten der «Hieroglyphica», im 2. Bild des 1. Buches, begegnen wir
dem Urboros, dem Schlangenring, als dem Symbol des Universums
und der Ewigkeit, verbunden mit dem Hinweis, dass die Schlange
mit ihrer Haut auch das Alter abstreife (OraPoLLO 1996, S. 82-83).
Als Sinnbild des «Stirb und Werde», der kosmischen Einheit und
der Erneuerung des Weltganzen, das alle Gegensatze vereint, spielt
der Urboros in der Alchemie eine wichtige Rolle (HAAGE 1996, S.
95-108). Er wurde so populdr, dass er auch in die Volkskunst ein-
ging. So ziert ein dreifacher Schlangenring ein Gebdckmodel aus
dem 18. Jahrhundert (GEBACKMODEL 1966, S. 21). Das Motiv der sich
hdutenden Schlange kommt zudem in Emblembiichern von Geor-

Linquc hominis, nee nonindue [chemanovi.

"



182

Die Anisschlange und die abgestreifte Haut

gette de Montenay (1571/1619) und Joachim Camerarius (1604) vor
(HENKEL/SCHONE 1967, Sp. 634-635). Eine formale Ahnlichkeit mit
der Stanser Anisschlange weist eine Illustration in Jakob Bornitius’
«Emblemata Ethico Politica» von 1669 auf: eine Schlange windet
sich in zwei Ringen. Im Gegensatz zum Stanser Geback wendet sie
aber ihren Kopf riickwarts zur abgelegten Haut hin (BornITIUS 1669,
S. 14-15). Das Lemma zieht sich im Kreis um das Bild «Renascen-
dum est ad vitam», man muss zu neuem Leben geboren werden.
Die Inschrift oben «Qui cupis in vitam caelorum pergere, prisci/
Linque hominis, nec non indue schema novi», wird unten kurz und
blindig uibersetzt: «Wer wandern will ins newe Lebn/ Der muss die
alte Haut ablegn». Die Erlauterung auf der gegentiberliegenden
Seite wirkt wie eine Predigt, eine Ermahnung unter Hinweis auf
den Romerbrief, Kapitel 6, wo der alte, sindige Mensch mit Chris-
tus, der durch seinen Kreuzestod die Siinde besiegt hat, mitge-
kreuzigt werden soll, um mit ihm dann aufzuerstehen zu neuem,
ewigem Leben (Abb. 2). Dieser Text verweist klar auf die Aufer-
stehung, auf den Osterkreis des Kirchenjahres. Weil das Ablegen
der Haut als Symbol der Erneuerung, der Auferstehung gilt, finden
sich Brote und Backwaren in Form von Schlangen vowiegend als
typische Ostergebédcke, und zwar nordlich und stidlich der Alpen,
sowohl in der Toskana wie im Maasgebiet (BROTKULTUR 1995, S. 191;
CARIus 1982, S. 31). Es kommt aber haufig vor, dass bestimmte Sitten
— oder eben auch Gebackformen - auf andere Festtage tibertragen
werden, vor allem, wenn das betreffende Brauchtum sich auf den
Beginn eines neuen Lebens bezieht wie etwa Weihnacht, Neujahr,
Ostern, Hochzeit (DupaIGNE 1983, S. 110). Formal fast identisch mit
der Stanser Adventsschlange - dhnliche Windungen des Leibes,
die gleiche Kopfform - ist ein Ostergeback aus Dinant in Belgien,
eine «Couque», wie die Pfefferkuchen dort heissen (DUPAIGNE 1983,
S. 158-159), das aber heute nur noch auf Bestellung hergestellt wird
(Abb. 3). Man sollte sich bei der Deutung von Glaubensvorstellungen
und religiésen Volksbrdauchen vor Uberinterpretationen hiiten,
dennoch seien hier einige Gedanken weitergesponnen — als Anre-
gung, nicht als Behauptung im Sinne eines «so und nicht anders ist
oder war es». Beide Schlangen, jene, die den Beginn des Kirchen-
jahres und jene, die Ostern begleitet, symbolisieren einen Neuan-
fang, die eine aber ist weiss, die andere braun. Dies hat sicher primar
mit der Gebdckmasse zu tun, mit dem Lebkuchen- und dem Ani-
steig. Das Ostergeback aus Dinant nimmt das Bild der Schlange,

Abb. 3
Lebkuchen-Ostergebdick in
Form einer Schlange aus
Dinant, Belgien (Maison

Jacobs).



Abb. 3

die im Frihling zu neuem Leben erwacht, als Symbol der Aufer-
stehung. Das Stanser Adventsgeback gehort zur vorweihnachtlichen
Fasten- und Busszeit, die mit dem Martinstag beginnt und ungefahr
vierzig Tage dauert, so wie es der Physiologus beschreibt: sie «fastet
vierzig Tage und Nachte, bis ihre Haut zu schlottern anfangt». Viel-
leicht meint die weisse Anisschlange die tote, abgestreifte Haut,
die der Glaubige nach dieser Zeit der Enthaltsamkeit und Vorbe-
reitung ablegt und — quasi als Zeichen und Beweis seiner Buss-
ubungen - als Opfer darbringt. Brot, vor allem auch besondere -
meistens von Hand geformte — Gebdackarten, die sogenannten «Ge-
bildbrote», gelten traditionsgemass als Opfergaben (Hpa 1987, Bd. 1,
Sp. 1604-1609, Brot; Carius 1982, S. 3).

Weiss ist zudem eine ambivalente Farbe, besonders segensreich
oder besonders gefdhrlich (Hpa 1987, Bd. 9, Sp. 337-358, Weiss).
Weisse Hausschlangen garantieren in speziellem Mass Gliick und
Fruchtbarkeit und der abgelegten, silberweissen Haut der Nattern
wird eine heilende Wirkung zugesprochen (VERNLEKEN S. 83, 91),
wahrend ein weisser «Wurd» in den Urner Sagen Tod und Verder-
ben bringt (MULLER 1945, Bd. 3, S. 181, Nr. 1292, 1293). Der heilende
Charakter ruft noch eine andere Assoziation hervor, die nicht
priméar auf der Schlange und ihrer Symbolik beruht, sondern mit
dem Anis zu tun hat. Dieses Gewiirz hilft nach alter Tradition bei
Erkaltungen, aber auch gegen depressive Verstimmungen. Wir ver-



184

Die Anisschlange und die abgestreifte Haut

figen heute zu allen Jahreszeiten tiber frisches Gemiise, die Le-
bensmittelindustrie versorgt uns mit Vitaminzutaten, so dass wir
weitgehend vergessen haben, was Mangel bedeutet. Es ist uns nicht
mehr bewusst, dass Weihnachtsgebacke — dazu gehéren vor allem
auch die «Ansibrétli» mit ihren verschiedenen christlichen Motiven
(FELLER 1998, S. 56-73) — nicht einfach Kalorienbomben, sondern
durch ihre Zutaten und Gewiirze — Honig, Zimt, Muskat, Anis -
veritable Antidotes, Gegengifte sind, die unser Immunsystem starken
und uns in der sonnenarmen Winterszeit vor Krankheiten, vor allem
Erkaltungen und Grippe, schiitzen.



Literatur

BORNITIUS, JACOBUS (1669): Emblematvm Ethico po-
litica, ingenud atque eruditd interpretatione nunc
primum illustrata M. Nicolaum Meerfeldt. — Miin-
chen. (Zentral- und Hochschulbibliothek Luzern)
BROTKULTUR (1995); hrsg. von Hermann Eiselen. —
Kaln

CARIUS, INGE (1982): Gebildbrote: Brauchtum im
Jahres- und Lebenslauf. — Kénigstein i. Taunus
DUPAIGNE, BERNARD (1983): Das Buch vom Brot;
Fotos v. Jean Marquis. — Genf

EcLi, Hans (1982): Das Schlangensymbol: Ge-
schichte, Marchen, Mythos. — Olten, Freiburg i. Br.
FELLER, LiNus (1998): Anismodel: Geschichte —
Brauchtum — Symbolik: die Freude am Weiterleben
einer Volkskunst. — Olten

FORSTNER, DOROTHEA (1967): Die Welt der Symbole.
— 2. verb. Aufl. — Innsbruck -

GEBACKMODEL (1966). — Schweizerischer Bicker- und
Konditorenmeister-Verband, Bern; Stiftung Schwei-
zerisches Archiv fiir Brot- und Gebickkunde. — Bern
GESNER, CONRAD (1995): Gesnerus de serpentibus
Oder Schlangen-Buch/ Das ist/ Eine griindtliche
und vollkomene Beschreibung aller Schlangen, so
im Meer, stiessen Wassern und auf Erden ihre Woh-
nung haben: sampt derselbigen eigentlichen Abbil-
dung: erstlich durch den hochgelehrten und weit-
beriimten Herrn. D. Conrad Gessnern zusammen
getragen und beschrieben. Und hernacher durch
den Wolgelehrten Herrn Jacobum Carronum ver-
mehrt und in diese Ordnung gebracht: Anitzo aber
mit sonderem Fleiss verteuscht, Frankfurt a. M.,
1662. — (Nachdruck). - Hannover

HAAGE, BERNHARD DIETRICH (1996): Alchemie im
Mittelalter: Ideen und Bilder — von Zosimos bis
Paracelsus. — Ziirich, Diisseldorf

HpA. HANDWORTERBUCH des deutschen Aberglaubens
(1987); hrsg. von Hanns Bichtold-Stiubli unter Mit-
wirk. von Eduard Hoffmann-Krayer. — Unverand.
photomech. Nachdruck der Ausg. 1927-1942. —
Berlin

HENKEL, ARTHUR; SCHONE, ALBRECHT (1967): Emble-
mata: Handbuch der Sinnbildkunst des 16. und 17.
Jahrhunderts. — Erg. Neuausg. — Stuttgart

Lm. Lexikon des Mittelalters (1980-1999). — Miin-
chen, Ziirich. — g Bde., 1 Reg. bd.

LTHK. LexikoN fiir Theologie und Kirche (1993 ff.);
begr. von Michael Buchberger; hrsg. von Walter
Kasper. — (Uberarb. Neuausg.). — Freiburg i. Br,,
Wien, Basel

MOLLER, JOSEF (1926, 1929, 1945): Sagen aus Uri,
aus dem Volksmund gesammelt. — 3 Bde. (Bd. 1
und 2: hrsg. und mit Sachregister und Anm. vers.
durch Hanns Bichtold-Staubli; Bd. 3: hrsg. und mit
Register zu allen drei Bde. vers. durch Robert Wild-
haber). — Schweizerische Gesellschaft fiir Volks-
kunde, Basel

OrAPoLLO (1996). — | geroglifici; introd., trad. e note
di Mario Andrea Rigoni e Elena Zanco. — Milano
PHysioLocus (1960). Der Physiologus; tibers. und
eingel. v. Otto Seel. — Zirrich (Lebendige Antike)
PLiNius, Calus SECUNDUS D. A. (1976): Naturalis His-
toriae/ Naturkunde. Lat.-deutsch, Buch VIII: Zoo-
logie: Landtiere; hrsg. u. tibers. von Roderich Kénig
in Zusarb. mit Gerhard Winkler. — Miinchen
VERGILIUS, MARO PuBLIUS (1994): Aeneis. Lat.-deutsch;
in Zusarb. mit Maria Gétte hrsg. und (ibers. von
Johannes Gétte. — 8. Aufl. — Zirich

VERNALEKEN, THEODOR (1938): Alpensagen; hrsg. von
Hermann Burg. — Salzburg, Leipzig

Adresse der Autorin
Regula Odermatt-Biirgi
Huob

6370 Oberdorf

185



	Die Änisschlange und die abgestreifte Haut : ein Stanser Adventsgebäck

