
Zeitschrift: NAGON / Naturforschende Gesellschaft Ob- und Nidwalden

Herausgeber: Naturforschende Gesellschaft Ob- und Nidwalden

Band: 2 (2001)

Artikel: Die Änisschlange und die abgestreifte Haut : ein Stanser
Adventsgebäck

Autor: Odermatt-Bürgi, Regula

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1006716

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1006716
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


176 Die Änisschlange
und die abgestreifte Haut

Abb. 1

Änisschlange aus Stans,
ein Adventsgebäck.

Ein Stanser Adventsgebäck
Regula Odermatt-Bürgi

Die Fähigkeit der Schlange, ihre alte Haut abzustreifen, hat die
Menschen seit jeher beschäftigt. Die Mythen der verschiedensten
Völker deuten den Vorgang als Zeichen der Verjüngung, der
Unsterblichkeit. Seit der Spätantike gilt die Häutung auch im christlichen

Bereich als Symbol der Erneuerung und Auferstehung. Brote
und Gebäcke in Form von Schlangen kommen deshalb im Oster-

kreis des Kirchenjahres vor. Das Geboren-werden zu einem neuen
Leben setzt im Christentum jedoch voraus, dass das «alte Kleid der
Sünde» abgelegt, abgestreift, dass Busse geleistet wird. Die Änis-

schlangen, die in Stans während der Adventszeit erhältlich sind,
gehören in diesen Umkreis der vorweihnachtlichen Fasten- und Busszeit.

Vom Herbstmarkt Mitte November an und während des ganzen
Dezembers findet man im reichen Sortiment der alteingesessenen
Bäckereien von Stans - und sonst nirgends im Kanton Nidwaiden

- ein ganz besonderes Änisgebäck. Grösse, Details der Verzierungen

und Ingredienzen mögen leicht variieren, das Wichtigste aber,

Form und Farbe, bleiben sich überall gleich: ein sich in zwei Ringe
schlingender, weisser Schlangenkörper. Ganz kurz vor Weihnachten
verschwinden die Schlangen wieder für ein Jahr aus den Regalen.
Es gibt zwar Leute, die von auswärts anreisen, um Änisschlangen
zu kaufen, doch allgemein habe ich festgestellt, dass immer weniger
Stanser dieses spezielle Gebäck kennen und die Ladentochter
nicht versteht, dass für mich im Advent Änisschlange nicht gleich
Änisstange oder gar «Winkelrieds Abschied» in Änis ist. (Abb. 1).

Warum also diese Zeitgebundenheit, warum eine Schlange im
November und Dezember, einer Jahreszeit, in der Reptilien in unserer
Gegend sich zum Winterschlaf verkrochen haben? Heute hat sich



Abb. 1

die Beziehung des Menschen zum Rhythmus der Natur und den
Jahreszeiten gelockert. Fast vollständig verloren gegangen sind die

religiös-kirchlichen Vorstellungen und Rituale, die einst den Gläubigen

während seines ganzen Lebens begleitet, seinen Alltag geprägt
und in bestimmte Zeitabschnitte unterteilt hatten. Das Kirchenjahr
ist letztlich nichts anderes als das sich stets wiederholende
Nachvollziehen des Heilsgeschehens durch die Kirche, eine festgelegte
Abfolge von Busszeiten und Hochfesten, Fastnacht und Fastenzeit,
Warten und Erfüllung, sinnlich erlebbar gemacht durch das Wissen

um die Bedeutung von Bildern, Zeichen, religiösen Handlungen,
liturgischen Farben, Symbolen. Ich nehme an, dass sich die Stan-

ser Änisschlange in diesen Kontext einordnet. Das Kirchenjahr
endet eigentlich erst mit dem ersten Adventsonntag, aber seit dem

Mittelalter steht am Anfang der Adventsfastenzeit der 11. November,

der Martinstag, der auch Zinstermin und Markttag ist. (Lthk
1997, Bd. 6, Sp. 1429). Nach einem alten Stanser Brauch «schleikt»
der «Samichlais» am Martinimarkt zum ersten Mal, «er riärd inä».

Diese Tradition wird in unserer Familie bis heute hochgehalten: am
Stanser «Märcht» gibt es die ersten Spanischen Nüsschen, dazu
Mandarinen und Lebkuchen für die Kinder, eine Änisschlange für
die Erwachsenen. Dann beginnt die Wartezeit, welche die Spanne
zwischen der Vertreibung aus dem Paradies und dem Kommen des

Messias, der Geburt des Erlösers, versinnbildlicht und früher durch



178 Die Anisschlange und die abgestreifte Haut

Fasten geprägt war. Es ist also eine Zeit des Zuendegehens und
Neuanfangs. Der Gläubige soll dieses «Stirb und Werde» mitvollziehen,
soll durch Fasten und Büssen seine Sünden ablegen, abstreifen und

zu neuem Leben aufbrechen.
Die Fähigkeit der Schlange, sich zu häuten, hat die Menschen seit

jeher beschäftigt. Die weisslichen, toten Häute oder Hautfetzen kann
ein guter Beobacher finden, das natürliche Sterben der Schlange
hingegen kaum je beobachten, was wohl zum Mythos der Unsterblichkeit

beitrug. Die meisten Völker jener Regionen, wo Schlangen
vorkommen, kennen denn auch Erzählungen, die vom Abstreifen
der Haut berichten, was Verjüngung oder gar Überlistung des

Todes garantiert. In fast allen dieser Mythen hat die Gottheit das

Häuten und damit die Unsterblichkeit den Menschen zugedacht,
die diese besondere Gabe aber an die Schlange verlieren, sei es
durch einen unglücklichen Zufall, sei es durch eigene Dummheit und

Trägheit oder durch die besondere Klugheit und List der Schlange,
wie es auch in der Sündenfallgeschichte der Bibel anklingt (Egli
1982, S. 16, 58 - 84, 267-270). In den Hochkulturen des Mittelmeerraumes,

bei den Ägyptern und Babyloniern bis hin zu den Griechen
und Römern war die Schlange unter anderem Symbol der Fruchtbarkeit

und Heilung. Sie windet sich um den Stab des Asklepios
(Äskulap), des Gottes der Heilkunde; denn bei den Griechen galt sie

wegen ihrer periodischen Häutung als Sinnbild der Verjüngung,
aber auch als Kennerin heilkräftiger Kräuter, ein Glaube, den Pli-
nius vertritt (Plinius 1976, S. 79, nat. hist., lib. 8: 100) und der auch
in Innerschweizer Sagen anzutreffen ist. So wird etwa in Uri
erzählt, dass jemand eine Schlange entzweischlug. Der Kopf lief
davon, holte ein Kräutlein, legte es sorgfältig auf die offene Wunde
des Rumpfes, schmiegte sich daran, und alsobald wuchsen Kopf
und Leib wieder zusammen (Müller 1945, Bd. 3, S. 189, Nr. 1304).

Mit den Römern dehnte sich der Kult des Asklepios über Europa
aus. In seinen Heiligtümern hielt man die Äskulapnattern,
verbreitete also damals schon eine eigentlich im Süden heimische
Natternart nördlich der Alpen (Egli 1982, S. 61-64; Forstner 1967, S.

315). Auch das Motiv der Häutung als Symbol des Jungwerdens ist
in der Literatur der Römer präsent. In Vergils Aeneis steigt die

Schlange, die im Winter steif vor Frost in der Erde gelegen hatte,
frisch gehäutet und glänzend vor Jugend ans Tageslicht (Vergil
1994, S. 74-75: 473). Bei Plinius streift die Schlange, wenn sich ihr
Körper während des Winterschlafes mit einer Haut überzogen hat,



diese hinderliche Hülle mit dem Saft des Fenchels ab und wird im

Frühling wieder jugendlich glänzend. Sie fängt mit der Häutung
beim Kopf an und braucht einen ganzen Tag und eine ganze Nacht,
wobei sie die Haut umwendet, so dass schliesslich die innere Seite

nach aussen gekehrt ist (Plinius 1976, S. 79, nat. hist., lib. 8: 99).

Natürlich wohnt in dieser Haut eine besondere Kraft (vergl. Artikel

über die Volksmedizin).
Die Bildhaftigkeit ist so stark und der Symbolcharakter der Häutung
so naheliegend, dass die Schlange als Sinnbild der Erneuerung
auch Eingang in die christliche Glaubenswelt fand. Im «Physiolo-

gus», einer um 200 n. Chr. in Ägypten geschriebenen Textsammlung,
die antike Natur- und christliche Heilslehre zu allegorischen
Bildern verschmolz und einen sehr grossen Einfluss auf die
mittelalterliche Vorstellungswelt, auf Literatur und Kunst ausübte, steht:
«Der Physiologus berichtet von der Schlange dies: Sie hat vier
eigentümliche Fähigkeiten. Die erste ist diese: Wenn die Schlange alt

wird, werden ihre Augen trübe, und sie sieht nicht. Was also tut
sie? Wenn sie wieder jung werden will, dann lässt sie sich's nicht
verdriessen und fastet vierzig Tage und Nächte lang, so lang, bis

ihre Haut zu schlottern anfängt. Dann sucht sie einen Felsen mit
einer engen Schluft, und da geht sie hinein und wetzt daran den
Leib und wirft das Alter ab und wird jung. Also auch du, Mensch,
so du willst von dir abwerfen das alte Kleid der Sünde, bring durch
den engen Pfad, durch Fasten und jegliche Kasteiung dein Fleisch

zum Schwinden: Denn die Pforte ist eng und der Weg ist schmal,
der zum Leben führt (Matth 7,14). So wirst du aus alt jung und wirst

gerettet werden. Wohlgesprochen hat also der Physiologus von der

Schlange» (Pysiologus 1960, S. 12-13). Der Physiologus nennt noch
drei weitere Eigenschaften und deutet sie christlich: Wenn die

Schlange zum Wassertrinken geht, lässt sie ihr Gift in der Höhle
zurück. Sie flieht vor dem nackten Menschen und beisst nur den

bekleideten. Wenn der Mensch sie töten will, gibt sie den Leib

preis und rettet den Kopf. Über die Kirchenväter, Basilius etwa oder

Augustinus, fand das Motiv Eingang in die mittelalterliche Literatur,
wurde aber kaum bildwirksam (LM 1995, Bd. 7, Sp. 1476). Um jedoch
die christliche Schlangensymbolik in ihrer ganzen Vieldeutigkeit zu
verstehen, müssen wir uns ganz kurz mit dem christlich-spirituellen

Weltverständnis des Mittelalters auseinandersetzen. Die
scholastische Theologie und Philosophie stützten sich auf eine allegorische
Bibelauslegung. Man war überzeugt, dass dem Bibeltext nicht nur



180 Die Änisschlange und die abgestreifte Haut

ein äusserer Buchstabensinn, der «sensus literalis» oder «historicus»,

innewohne, der ein Faktum meint, eine Begebenheit, sondern auch

ein höherer, geistiger Sinn, der «sensus spiritualis» oder «mysticus»,
der die tiefere Bedeutung des Textes ergründet, das, was dahinter
steht. Gott hat sich jedoch nicht nur durch die Bibel geoffenbart,
sondern auch durch die Schöpfung. Ähnlich wie beim Geschriebenen
besteht jedes Einzelding aus einer «visibilis forma», einer äusseren,
sichtbaren Form - eine Schlange ist eine Schlange, naturwissenschaftlich

bestimmbar - und einer «invisibilis natura», einer auf den

ersten Blick unsichtbaren Bedeutung, die man herauslesen muss.

Die verborgene Bedeutung der Dinge erfassen, heisst, die Sprache
Gottes verstehen. Je nach Zusammenhang kann ein Ding «in bono»

oder «in malo» gedeutet werden. Die Schlange zum Beispiel ist

wegen der Verführung des Urelternpaars Sinnbild der Sünde, des

Teufels, des Dämonischen, des Bösen - wegen ihrer Häutung auch

Symbol der Unsterblichkeit, der Auferstehung.
Das Motiv der sich häutenden Schlange ist in der Renaissance
sowohl in naturwissenschaftlichen, wie in philosophisch-literarischen
Werken anzutreffen. Der Zürcher Gelehrte Conrad Gesner (1516—

1565) hält in seinem berühmten Schlangenbuch fest, dass alle

Schlangen, besonders aber die «Coluber», ihre Haut, «wann sie

sich zur Zeit des Frühlings verjüngen wil/ in einem engen Loch

ab(streift)/ und damit sie desto ringer hindurch schlüpften möge/
so hungert sie sich zuvor auss» (Gesner 1995, S. 49). Er stellt sich
also in die Tradition des spätantiken Physiologus, verzichtet aber
auf eine religiöse Ausdeutung. Besonders häufig bedient sich die
Emblematik des Topos' der abgestreiften Haut. Schon Andreas

Alciatus, der als Begründer dieser Literatur- und Kunstgattung gilt,
beruft sich in seinem berühmten Buch «Emblemata» von 1531 auf
die «Hieroglyphica» des Horapoll. Diese griechisch-hellenistische
Geheimschrift aus dem 4. oder 5. Jahrhundert n. Chr., einer Zeit also,

da man die ägyptischen Hieroglyphen schon längst nicht mehr
entziffern konnte, wurde 1419 wieder entdeckt, zu Beginn des 16.

Jahrhunderts gedruckt und vom Griechischen ins Lateinische übersetzt.

Obwohl sie zum Verständis der echten ägyptischen Hieroglyphen

nichts beitrug, beflügelte sie das Interesse der Renaissance-

Gelehrten, die sich im Sinne des Neuplatonismus vorstellten, dass

die Menschen der Urzeit die göttliche Weisheit besessen und diese

- zum Schutz vor Profanierung - nur in Bildern und im Kreis der

Eingeweihten weitergegeben hätten. Schon gleich auf den ersten



'4 fACOB I BORNnlJ

Abb. 2

Der Mensch muss seine
Sünden abstreifen wie die

Schlange ihre alte Haut,
um zu neuem Leben
geboren zu werden.
Emblem aus «Emblemata
Ethico Politico« von Jakob
Bornitius, 1669. Zentral-
und Hochschulbibliothek
Luzern.

4
Çjhti^citpii in vkam cAloruvyipergere^pvißi

Linquchominis, nee non induefebemanovi.

2Bcr roatifcmi wiümmwe 2<hn/
©eritiugW«alte %wt abUgtt,

p

Abb. 2

Seiten der «Hieroglyphica», im 2. Bild des 1. Buches, begegnen wir
dem Urboros, dem Schlangenring, als dem Symbol des Universums
und der Ewigkeit, verbunden mit dem Hinweis, dass die Schlange
mit ihrer Haut auch das Alter abstreife (Orapollo 1996, S. 82-83).
Als Sinnbild des «Stirb und Werde», der kosmischen Einheit und
der Erneuerung des Weltganzen, das alle Gegensätze vereint, spielt
der Urboros in der Alchemie eine wichtige Rolle (Haage 1996, S.

95-108). Er wurde so populär, dass er auch in die Volkskunst
einging. So ziert ein dreifacher Schlangenring ein Gebäckmodel aus

dem 18. Jahrhundert (Gebäckmodel 1966, S. 21). Das Motiv der sich

häutenden Schlange kommt zudem in Emblembüchern von Geor-



182 Die Änisschlange und die abgestreifte Haut Abb. j
Lebkuchen-Ostergebäck in
Form einer Schlange aus

Dinant, Belgien (Maison
Jacobs).

gette de Montenay (1571/1619) und Joachim Camerarius (1604) vor
(Henkel/Schöne 1967, Sp. 634-635). Eine formale Ähnlichkeit mit
der Stanser Änisschlange weist eine Illustration in Jakob Bornitius'
«Emblemata Ethico Politica» von 1669 auf: eine Schlange windet
sich in zwei Ringen. Im Gegensatz zum Stanser Gebäck wendet sie

aber ihren Kopf rückwärts zur abgelegten Haut hin (Bornitius 1669,

S. 14-15). Das Lemma zieht sich im Kreis um das Bild «Renascen-

dum est ad vitam», man muss zu neuem Leben geboren werden.
Die Inschrift oben «Qui cupis in vitam caelorum pergere, prisci/
Linque hominis, nec non indue schema novi», wird unten kurz und

bündig übersetzt: «Wer wandern will ins newe Lebn/ Der muss die
alte Haut ablegn». Die Erläuterung auf der gegenüberliegenden
Seite wirkt wie eine Predigt, eine Ermahnung unter Hinweis auf
den Römerbrief, Kapitel 6, wo der alte, sündige Mensch mit Christus,

der durch seinen Kreuzestod die Sünde besiegt hat,
mitgekreuzigt werden soll, um mit ihm dann aufzuerstehen zu neuem,
ewigem Leben (Abb. 2). Dieser Text verweist klar auf die
Auferstehung, auf den Osterkreis des Kirchenjahres. Weil das Ablegen
der Haut als Symbol der Erneuerung, der Auferstehung gilt, finden
sich Brote und Backwaren in Form von Schlangen vowiegend als

typische Ostergebäcke, und zwar nördlich und südlich der Alpen,
sowohl in der Toskana wie im Maasgebiet (Brotkultur 1995, S. 191;

Carius 1982, S. 31). Es kommt aber häufig vor, dass bestimmte Sitten

- oder eben auch Gebäckformen - auf andere Festtage übertragen
werden, vor allem, wenn das betreffende Brauchtum sich auf den

Beginn eines neuen Lebens bezieht wie etwa Weihnacht, Neujahr,
Ostern, Hochzeit (Dupaigne 1983, S. 110). Formal fast identisch mit
der Stanser Adventsschlange - ähnliche Windungen des Leibes,
die gleiche Kopfform - ist ein Ostergebäck aus Dinant in Belgien,
eine «Couque», wie die Pfefferkuchen dort heissen (Dupaigne 1983,
S. 158-159), das aber heute nur noch auf Bestellung hergestellt wird
(Abb. 3). Man sollte sich bei der Deutung von Glaubensvorstellungen
und religiösen Volksbräuchen vor Überinterpretationen hüten,
dennoch seien hier einige Gedanken weitergesponnen - als Anregung,

nicht als Behauptung im Sinne eines «so und nicht anders ist
oder war es». Beide Schlangen, jene, die den Beginn des Kirchenjahres

und jene, die Ostern begleitet, symbolisieren einen Neuanfang,

die eine aber ist weiss, die andere braun. Dies hat sicher primär
mit der Gebäckmasse zu tun, mit dem Lebkuchen- und dem Äni-
steig. Das Ostergebäck aus Dinant nimmt das Bild der Schlange,



Abb. s

die im Frühling zu neuem Leben erwacht, als Symbol der
Auferstehung. Das Stanser Adventsgebäck gehört zur vorweihnachtlichen
Fasten- und Busszeit, die mit dem Martinstag beginnt und ungefähr
vierzig Tage dauert, so wie es der Physiologus beschreibt: sie «fastet

vierzig Tage und Nächte, bis ihre Haut zu schlottern anfängt».
Vielleicht meint die weisse Änisschlange die tote, abgestreifte Haut,
die der Gläubige nach dieser Zeit der Enthaltsamkeit und
Vorbereitung ablegt und - quasi als Zeichen und Beweis seiner
Bussübungen - als Opfer darbringt. Brot, vor allem auch besondere -
meistens von Hand geformte - Gebäckarten, die sogenannten
«Gebildbrote», gelten traditionsgemäss als Opfergaben (Hda 1987, Bd. 1,

Sp. 1604-1609, Brot; Carius 1982, S. 3).

Weiss ist zudem eine ambivalente Farbe, besonders segensreich
oder besonders gefährlich (Hda 1987, Bd. 9, Sp. 337-358, Weiss).
Weisse Hausschlangen garantieren in speziellem Mass Glück und
Fruchtbarkeit und der abgelegten, silberweissen Haut der Nattern
wird eine heilende Wirkung zugesprochen (Vernleken S. 83, 91),

während ein weisser «Wurä» in den Urner Sagen Tod und Verderben

bringt (Müller 1945, Bd. 3, S. 181, Nr. 1292, 1293). Der heilende
Charakter ruft noch eine andere Assoziation hervor, die nicht
primär auf der Schlange und ihrer Symbolik beruht, sondern mit
dem Anis zu tun hat. Dieses Gewürz hilft nach alter Tradition bei
Erkältungen, aber auch gegen depressive Verstimmungen. Wir ver-



184 Die Anisschlange und die abgestreifte Haut

fügen heute zu allen Jahreszeiten über frisches Gemüse, die
Lebensmittelindustrie versorgt uns mit Vitaminzutaten, so dass wir
weitgehend vergessen haben, was Mangel bedeutet. Es ist uns nicht
mehr bewusst, dass Weihnachtsgebäcke - dazu gehören vor allem
auch die «Änsibrötli» mit ihren verschiedenen christlichen Motiven
(Feller 1998, S. 56-73) - nicht einfach Kalorienbomben, sondern
durch ihre Zutaten und Gewürze - Honig, Zimt, Muskat, Änis -
veritable Antidotes, Gegengifte sind, die unser Immunsystem stärken
und uns in der sonnenarmen Winterszeit vor Krankheiten, vor allem

Erkältungen und Grippe, schützen.



185

Literatur
Bornitius, Jacobus (1669): Emblematvm Ethico po-
litica, ingenuâ atque eruditâ interpretatione nunc

primum ï 11 ustrata M. Nicolaum Meerfeldt. -
München. (Zentral- und Hochschulbibliothek Luzern)

Brotkultur (1995); hrsg. von Hermann Eiselen. -
Köln

Carius, Inge (1982): Gebildbrote: Brauchtum im

Jahres- und Lebenslauf. - Königstein i. Taunus

Dupaigne, Bernard (1983): Das Buch vom Brot;
Fotos v. Jean Marquis. - Genf

Egli, Hans (1982): Das Schlangensymbol:
Geschichte, Märchen, Mythos. - Ölten, Freiburg i. Br.

Feller, Linus (1998): Änismodel: Geschichte -
Brauchtum - Symbolik; die Freude am Weiterleben

einer Volkskunst. - Ölten

Forstner, Dorothea (1967): Die Welt der Symbole.

- 2. verb. Aufl. - Innsbruck

Gebäckmodel (1966). - Schweizerischer Bäcker- und

Konditorenmeister-Verband, Bern; Stiftung
Schweizerisches Archiv für Brot- und Gebäckkunde. - Bern

Gesner, Conrad (1995): Gesnerus de serpentibus
Oder Schlangen-Buch/ Das ist/ Eine gründtliche
und vollkomene Beschreibung aller Schlangen, so

im Meer, süessen Wassern und auf Erden ihre Wohnung

haben: sampt derselbigen eigentlichen Abbildung:

erstlich durch den hochgelehrten und weit-

berümten Herrn. D. Conrad Gessnern zusammen

getragen und beschrieben. Und hernacher durch

den Wolgelehrten Herrn Jacobum Carronum
vermehrt und in diese Ordnung gebracht: Anitzo aber

mit sonderem Fleiss verteuscht, Frankfurt a. M.,

1662. - (Nachdruck). - Hannover

Haage, Bernhard Dietrich (1996): Alchemie im

Mittelalter: Ideen und Bilder - von Zosimos bis

Paracelsus. - Zürich, Düsseldorf
Hda. Handwörterbuch des deutschen Aberglaubens

(1987); hrsg. von Hanns Bächtold-Stäubli unter
Mitwirk. von Eduard Hoffmann-Krayer. - Unveränd.

photomech. Nachdruck der Ausg. 1927-1942. -
Berlin

Henkel, Arthur; Schöne, Albrecht (1967): Emble-

mata: Handbuch der Sinnbildkunst des 16. und 17.

Jahrhunderts. - Erg. Neuausg. - Stuttgart

Lm. Lexikon des Mittelalters (1980-1999). -
München, Zürich. - 9 Bde., 1 Reg. bd.

Lthk. Lexikon für Theologie und Kirche (1993 ff.);
begr. von Michael Buchberger; hrsg. von Walter

Kasper. - (Überarb. Neuausg.). - Freiburg i. Br.,

Wien, Basel

Müller, Josef (1926, 1929, 1945): Sagen aus Uri,

aus dem Volksmund gesammelt. - 3 Bde. (Bd. 1

und 2: hrsg. und mit Sachregister und Anm. vers,
durch Hanns Bächtold-Stäubli; Bd. 3: hrsg. und mit
Register zu allen drei Bde. vers, durch Robert

Wildhaber). - Schweizerische Gesellschaft für
Volkskunde, Basel

Orapollo (1996). - I geroglifici; introd., trad, e note
di Mario Andrea Rigoni e Elena Zanco. - Milano
Physiologus (i960). Der Physiologus; übers, und

eingel. v. Otto Seel. - Zürich (Lebendige Antike)
Plinius, Caius Secundus d. Ä. (1976): Naturalis His-

toriae/ Naturkunde. Lat.-deutsch, Buch VIII:
Zoologie: Landtiere; hrsg. u. übers, von Roderich König
in Zusarb. mit Gerhard Winkler. - München

Vergilius, Maro Publius (1994): Aeneis. Lat.-deutsch;

in Zusarb. mit Maria Götte hrsg. und übers, von

Johannes Götte. - 8. Aufl. - Zürich

Vernaleken, Theodor (1938): Alpensagen; hrsg. von
Hermann Burg. - Salzburg, Leipzig

Adresse der Autorin
Regula Odermatt-Bürgi
Huob

6370 Oberdorf


	Die Änisschlange und die abgestreifte Haut : ein Stanser Adventsgebäck

